
opusdei.org

Benedykt XVI:
Kościół a skandal
wykorzystywania
seksualnego (pełny
tekst polski)

Tekst Benedykta XVI składa się
z trzech punktów, w których
papież emeryt przedstawia
swoje przemyślenia nt. źródeł
kryzysu Kościoła związanego z
wykorzystywaniem seksualnym
małoletnich przez niektórych
duchownych oraz nakreśla
drogę walki z tym kryzysem.



17-04-2019

Kościół a skandal wykorzystywania
seksualnego

Od 21 do 24 lutego 2019 roku, na
zaproszenie papieża Franciszka,
przewodniczący wszystkich
konferencji biskupów świata
zgromadzili się w Watykanie, aby
dyskutować o kryzysie wiary i
Kościoła, który odczuwalny jest na
całym świecie po wstrząsających
doniesieniach o nadużyciach ze
strony duchownych wobec
nieletnich. Skala i waga informacji o
tych wydarzeniach głęboko
wstrząsnęły kapłanami i świeckimi, a
dla wielu zakwestionowały samą
wiarę Kościoła. Dlatego potrzebny
był mocny sygnał i poszukiwanie
nowego wyjścia, by na nowo uczynić
Kościół prawdziwie wiarygodnym
jako światło pośród narodów i



pomocną siłę przeciwko siłom
zniszczenia.

Ponieważ sam piastowałem
odpowiedzialną funkcję pasterza w
Kościele w momencie publicznego
wybuchu kryzysu i jego narastania,
musiałem postawić sobie pytanie –
nawet jeśli jako emeryt nie ponoszę
już bezpośredniej odpowiedzialności
– w jaki sposób, spoglądając wstecz,
mogę przyczynić się do nowego
początku. Zatem od ogłoszenia
spotkania przewodniczących
konferencji bispupów aż do jego
odbycia się, przygotowałem notatki,
dzięki którym mogę wnieść kilka
uwag, aby dopomóc w tej trudnej
godzinie. Po kontaktach z
sekretarzem Stanu kardynałem
Parolinem i samym Ojcem Świętym,
wydaje mi się słuszne opublikowanie
w ten sposób powstałego tekstu w
„Klerusblatt”.



Moja praca składa się z trzech części.
W pierwszym punkcie próbuję
pokrótce przedstawić ogólny
kontekst społeczny kwestii, bez
którego nie da się zrozumieć
problemu. Staram się pokazać, że w
latach 60-ych nastąpił potworny
proces, który na taką skalę nigdy nie
miał miejsca w historii. Można
powiedzieć, że w przeciągu 20 lat, od
1960 do 1980 roku, dotychczas
obowiązujące standardy w kwestiach
seksualności całkowicie się załamały
i pojawił się brak norm, któremu w
międzyczasie starano się zaradzić.

W drugim punkcie staram się
wskazać następstwa tej sytuacji na
formację kapłańską i życie księży.

Wreszcie, w trzeciej części,
chciałbym rozwinąć pewne
perspektywy prawidłowej
odpowiedzi Kościoła.

I. Ogólny kontekst społeczny



1. Sprawa zaczyna się od
wprowadzania dzieci i młodzieży w
naturę seksualności zgodnie z
zaleceniami i poparciem państwa. W
Niemczech, z inicjatywy minister
zdrowia, pani Strobel, został
nakręcony film, w którym w celach
edukacyjnych zostało
zaprezentowane wszystko to, co
wcześniej nie mogło być pokazywane
publicznie, w tym stosunki
seksualne. To, co początkowo było
przeznaczone wyłącznie do edukacji
młodzieży, zostało następnie
przyjęte, jakby w oczywisty sposób,
jako ogólna możliwość.

Podobne skutki osiągnęła
„Sexkoffer” (walizka seksu) wydana
przez rząd Austrii. Filmy erotyczne i
pornograficzne stały się
rzeczywistością do tego stopnia, że
były pokazywane w kinach
dworcowych. Do tej pory pamiętam,
jak pewnego dnia w Ratyzbonie,
przechodząc obok dużego kina,



zobaczyłem tłum ludzi, którzy stali
tam i czekali; coś, co wcześniej
doświadczaliśmy tylko w czasie
wojny, kiedy spodziewano się
jakiegoś szczególnego przydziału.
Pozostało mi również w pamięci, jak
w Wielki Piątek 1970 roku
przyjechałem do miasta i
zobaczyłem, że wszystkie słupy
ogłoszeniowe oklejone były dużego
formatu plakatami prezentującymi
dwie kompletnie nagie osoby w
ścisłym objęciu.

Jedną ze swobód, które rewolucja z
1968 roku chciała wywalczyć, była
całkowita wolność seksualna, która
nie dopuszczała już żadnych norm.
Skłonność do stosowania przemocy,
która charakteryzowała te lata, jest
ściśle związana z załamaniem
duchowym. Istotnie, w samolotach
nie były dozwolone filmy erotyczne,
gdyż w małej społeczności
pasażerów wybuchała agresja.
Ponieważ ekscesy w dziedzinie



ubioru wywoływały również agresję,
dyrektorzy szkół starali się
wprowadzić mundurki szkolne, które
miały sprzyjać atmosferze nauki.

Do fizjonomii rewolucji ‘68 roku
przynależy również to, że pedofilia
została zdiagnozowana jako
dozwolona i właściwa. Przynajmniej
dla młodych ludzi w Kościele, ale nie
tylko dla nich, był to bardzo trudny
czas pod wieloma względami.
Zawsze zastanawiałem się, w jaki
sposób w tej sytuacji młodzi ludzie
mogą zbliżyć się do kapłaństwa i
podjąć je ze wszystkimi jego
konsekwencjami. Powszechne
załamanie się powołań do
kapłaństwa w tamtych latach i
nadmierna liczba zwolnień ze stanu
duchownego były konsekwencją
wszystkich tych wydarzeń.

2. Niezależnie od tego rozwoju
nastąpił jednocześnie upadek
katolickiej teologii moralnej, który



uczynił Kościół bezbronnym wobec
procesów społecznych. Postaram się
pokrótce opisać przebieg tego
procesu. Aż do Soboru
Watykańskiego II katolicka teologia
moralna opierała się w dużej mierze
na prawie naturalnym, podczas gdy
Pismo Święte było przytaczane
jedynie jako tło lub uzasadnienie. W
zmaganiach Soboru o nowe
rozumienie Objawienia, opcja prawa
naturalnego została w dużej mierze
odrzucona, a domagano się teologii
moralnej opartej całkowicie na Biblii.
Wciąż pamiętam, jak wydział
jezuicki we Frankfurcie przygotował
utalentowanego młodego kapłana
(Schüller) do opracowania
moralności opartej całkowicie na
Piśmie Świętym. Piękna rozprawa
ojca Schüllera pokazuje pierwszy
krok w kierunku budowania
moralności opartej na Piśmie
Świętym. Ojciec Schüller został
następnie wysłany na dalsze studia
do Ameryki i wrócił ze



świadomością, że nie można
przedstawić moralności w sposób
systematyczny wychodząc jedynie od
Biblii. Następnie próbował bardziej
pragmatycznej teologii moralnej, nie
będąc jednak w stanie udzielić
odpowiedzi na kryzys moralności.

Wreszcie przeważyła w dużej mierze
teza, że moralność może być
określona wyłącznie przez cele
ludzkiego działania. Choć stare
powiedzenie „cel uświęca środki” nie
zostało potwierdzone w tej
prymitywnej formie, to jednak jego
sposób myślenia stał się decydujący.
Tak więc nie mogło być niczego
absolutnie dobrego, ani tak samo
zawsze złego, ale tylko względne
oceny. Nie było już dobra, ale tylko
to, co w danej chwili i w zależności
od okoliczności względnie lepsze.

Kryzys w uzasadnieniu i
przedstawieniu moralności
katolickiej osiągnął dramatyczne



formy pod koniec lat 80-ych i 90-ych
XX wieku. 5 stycznia 1989 roku
ukazała się „Deklaracja Kolońska”,
podpisana przez 15 katolickich
profesorów teologii, która skupiała
się na różnych punktach
kryzysowych między nauczaniem
biskupim a zadaniem teologii.
Reakcje na ten tekst, które
początkowo nie wykraczały poza
zwykły poziom protestów, szybko
przerodziły się w oburzenie
przeciwko Magisterium Kościoła i
osiągnęły w sposób widoczny i
słyszalny potencjał protestu, który
podniósł się na całym świecie
przeciwko oczekiwanym tekstom
doktrynalnym Jana Pawła II (por. D.
Mieth, Kölner Erklärung, LThK, VI3,
196). [LThK to Lexikon für Theologie
und Kirche, niemieckojęzyczny
„Leksykon of teologii i Kościoła”,
którego redaktorami byli m.in. Karl
Rahner i kardynał Walter Kasper].



Papież Jan Paweł II, który bardzo
dobrze znał sytuację teologii
moralnej i śledził ją z uwagą, zlecił
wtedy pracę nad encykliką, która
miała na powrót uporządkować te
sprawy. Ukazała się ona 6 sierpnia
1993 roku pod tytułem „Veritatis
splendor” i wywołała gwałtowny
sprzeciw ze strony teologów
moralnych. Wcześniej to właśnie
„Katechizm Kościoła Katolickiego”
przedstawiał przekonująco, w sposób
systematyczny, moralność głoszoną
przez Kościół.

Nie mogę zapomnieć, jak jeden z
ówczesnych czołowych niemieckich
teologów moralnych, Franz Böckle,
wróciwszy do swojej szwajcarskiej
ojczyzny po przejściu na emeryturę,
powiedział – w odniesieniu do
ewentualnych decyzji Encykliki
„Veritatis splendor” – że jeśli
encyklika miałaby zadecydować, iż
istnieją działania, które są zawsze i
we wszelkich okolicznościach złe,



będzie podnosił przeciwko niej głos
ze wszystkich dostępnych mu sił.
Miłosierny Bóg oszczędził mu
wykonania tego postanowienia;
Böckle zmarł 8 lipca 1991 roku.
Encyklika została opublikowana 6
sierpnia 1993 roku i rzeczywiście
zawierała decyzję, że istnieją
działania, które nigdy nie będą
dobre. Papież był w pełni świadomy
wagi tej decyzji w ówczesnej chwili i
właśnie do tej części swojego
dokumentu zasięgnął ponownie
konsultacji pierwszorzędnych
specjalistów, którzy nie uczestniczyli
w redagowaniu encykliki. Nie mógł i
nie wolno mu było pozostawić
wątpliwości co do tego, że moralność
związana z wyważeniem dóbr musi
respektować ostateczną granicę. Są
dobra, którymi nigdy nie można
handlować. Są wartości, których
nigdy nie wolno poświęcić w imię
jeszcze wyższej wartości i które stoją
również ponad zachowaniem życia
fizycznego. Jest męczeństwo. Bóg



znaczy więcej niż przetrwanie
fizyczne. Życie, które zostałoby
kupione za cenę zaparcia się Boga,
życie oparte na ostatecznym
kłamstwie, jest nie-życiem.
Męczeństwo jest podstawową
kategorią chrześcijańskiej
egzystencji. To, że w teorii
prezentowanej przez Böckle’a i wielu
innych zasadniczo nie jest ono już
moralnie konieczne, pokazuje, że
stawką jest tutaj istota samego
chrześcijaństwa.

W międzyczasie w teologii moralnej
pilna stała się jednak kolejna
kwestia: powszechnie zapanowała
teza, że Magisterium Kościoła
przysługuje ostateczna kompetencja
(„nieomylność”) jedynie w sprawach
wiary, podczas gdy kwestie
moralności nie mogą być
przedmiotem nieomylnych decyzji
Magisterium Kościoła. W tezie tej jest
z pewnością coś słusznego, co
zasługuje na dalsze omówienie.



Istnieje jednak morale minimum,
które jest nierozerwalnie związane z
podstawową decyzją wiary i którego
należy bronić, jeśli wiara nie ma być
sprowadzana do teorii, ale uznana w
jej odniesieniu do konkretnego życia.
Wszystko to ukazuje jasno, jak
autorytet Kościoła w kwestiach
moralności został zasadniczo
poddany w wątpliwość. Ten kto
odmawia Kościołowi ostatecznej
kompetencji doktrynalnej w tej
dziedzinie, zmusza go do milczenia
właśnie tam, gdzie chodzi o granicę
między prawdą a kłamstwem.

Niezależnie od tej kwestii, w
szerokich kręgach teologii moralnej
została rozwinięta teza, jakoby
Kościół nie miał i nie mógł mieć
żadnej własnej moralności. Zwraca
się przy tym uwagę, jakoby wszystkie
tezy moralne miały również paralele
w innych religiach, a zatem
chrześcijańskie proprium nie może
istnieć. Jednak na kwestię proprium



moralności biblijnej nie można
odpowiedzieć tym, że dla każdego
zdania można znaleźć paralelę w
innych religiach. Chodzi raczej o
całość moralności biblijnej, która
jako taka jest nowa i różna względem
poszczególnych części. Nauczanie
moralne Pisma Świętego ma swoją
osobliwość w zakotwiczeniu w
obrazie Bożym, w wierze w jedynego
Boga, który ukazał się w Jezusie
Chrystusie i który żył jako człowiek.
Dekalog jest zastosowaniem biblijnej
wiary w Boga w ludzkim życiu.
Obraz Boga i moralność należą do
siebie, tworząc w ten sposób
szczególną nowość chrześcijańskiego
stosunku do świata i życia ludzkiego.
Nawiasem mówiąc, chrześcijaństwo
od początku było opisywane słowem
hodós. Wiara jest drogą, sposobem
życia. W pierwotnym Kościele
katechumenat został ustanowiony w
odpowiedzi na coraz bardziej
zdemoralizowaną kulturę jako
przestrzeń życiowa, w której



praktykowano specyficzny i nowy
sposób życia chrześcijańskiego, a
jednocześnie chroniono go przed
ogólnym sposobem życia. Myślę, że
nawet dzisiaj konieczne są takie
wspólnoty katechumenalne, aby
życie chrześcijańskie mogło się w
ogóle utrzymać w swej specyfice.

II Pierwsze reakcje kościelne

1. Długo przygotowywany i trwający
proces rozpadu chrześcijańskiej
koncepcji moralności – jak
próbowałem pokazać – doświadczył
w latach 60-ych radykalności, jakiej
nigdy wcześniej nie było. Ten rozpad
moralnego autorytetu
nauczycielskiego Kościoła siłą rzeczy
musiał mieć wpływ na jego różne
przestrzenie życiowe. W kontekście
spotkania przewodniczących
konferencji biskupów z całego świata
z papieżem Franciszkiem, kwestia
życia kapłańskiego jest szczególnie
interesująca, podobnie jak kwestia



seminariów. Problem przygotowania
do posługi kapłańskiej w
seminariach wiąże się w
rzeczywistości z szerokim
załamaniem się dotychczasowej
formy tego przygotowania.

W różnych seminariach powstały
kluby homoseksualne, które działały
mniej lub bardziej otwarcie i
znacząco zmieniły klimat w
seminariach. W seminarium w
południowych Niemczech mieszkali
razem kandydaci do kapłaństwa i
kandydaci do świeckiej posługi
referenta duszpasterstw. W czasie
wspólnych posiłków seminarzyści
przebywali razem z żonatymi
referentami duszpasterstw, którym
niekiedy towarzyszyła żona i
dziecko, a czasami ich dziewczyny.
Klimat w seminarium nie mógł
pomóc w przygotowaniu do posługi
kapłańskiej. Stolica Apostolska
wiedziała o takich problemach, nie
będąc o nich informowana



szczegółowo. Pierwszym krokiem
było zorganizowanie wizytacji
apostolskiej w seminariach w
Stanach Zjednoczonych.

Ponieważ po Soborze Watykańskim
II zmieniły się również kryteria
wyboru i mianowania biskupów,
stosunek biskupów do ich
seminariów również był różny. Jako
kryterium mianowania nowych
biskupów była teraz przede
wszystkim ich „koncyliarność”, którą
oczywiście można było rozumieć na
różne sposoby. W rzeczywistości w
wielu częściach Kościoła
usposobienie soborowe rozumiano
jako postawę krytyczną lub
negatywną wobec obowiązującej do
tej pory tradycji, którą teraz należało
zastąpić nowym, radykalnie
otwartym stosunkiem do świata.
Pewien biskup, który wcześniej był
rektorem seminarium, zorganizował
dla seminarzystów pokaz filmów
pornograficznych, rzekomo z



zamiarem uodpornienia ich na
zachowania sprzeczne z wiarą. Byli –
nie tylko w Stanach Zjednoczonych
Ameryki – pojedynczy biskupi,
którzy całkowicie odrzucili katolicką
tradycję i dążyli do rozwinięcia w
swoich diecezjach pewnego rodzaju
nowej, nowoczesnej „katolickości”.
Być może warto zauważyć, że w
niemałej liczbie seminariów studenci
przyłapani na czytaniu moich
książek uważani byli za niezdatnych
do kapłaństwa. Moje książki były
ukrywane jako zła literatura i
czytane po kryjomu.

Wizytacja, którs potem nastąpiła, nie
przyniosła żadnych nowych
spostrzeżeń, gdyż najwidoczniej
różne siły połączyły się, by ukryć
prawdziwą sytuację. Zarządzono
drugą wizytację, która przyniosła
znacznie więcej informacji, ale
pozostała na ogół bez konsekwencji.
Niemniej jednak od lat 70. XX wieku
sytuacja w seminariach ogólnie



poprawiła się. A jednak nastąpiło
tylko sporadyczne umocnienie
powołań kapłańskich, ponieważ
ogólna sytuacja uległa zmianie.

2. O ile pamiętam, kwestia pedofilii
stała się paląca dopiero w drugiej
połowie lat 80-ych. Była już
problemem publicznym w Stanach
Zjednoczonych, więc biskupi w
Rzymie szukali pomocy, ponieważ
prawo kościelne, tak jak zostało
opracowane w nowym kodeksie, nie
wydawało się wystarczające do
podjęcia niezbędnych działań. Rzym
i rzymscy kanoniści początkowo
zmagali się z tą sprawą; ich zdaniem,
tymczasowe zawieszenie w posłudze
kapłańskiej musiało być
wystarczające dla dokonania
oczyszczenia i wyjaśnienia. Biskupi
amerykańscy nie mogli tego
zaakceptować, ponieważ kapłani
pozostawali tym samym w służbie
biskupa, a zatem byli uznani za
osoby bezpośrednio z nim związane.



Zaczęła się powoli kształtować
odnowa i pogłębienie umyślnie luźno
skonstruowanego prawa karnego
nowego Kodeksu.

Do tego doszedł podstawowy
problem w odbiorze prawa karnego.
Tylko tak zwany gwarantyzm
obowiązywał jako „koncyliarny”.
Oznacza to, że przede wszystkim
należało zagwarantować prawa
oskarżonych i to do tego stopnia, że
w rzeczywistości wykluczono
jakiekolwiek skazanie. Jako
przeciwwagę dla często
niewystarczających możliwości
obrony oskarżonych teologów, ich
prawo do obrony w ujęciu
gwarantyzmu zostało rozszerzone do
tego stopnia, że skazania były
praktycznie niemożliwe.

Pozwolę sobie w tym momencie na
krótką dygresję. Biorąc pod uwagę
rozmiar pedofilskich wykroczeń,
przychodzi ponownie na myśl słowo



Jezusa, który mówi: „Kto by się stał
powodem grzechu dla jednego z tych
małych, którzy wierzą, temu byłoby
lepiej uwiązać kamień młyński u szyi
i wrzucić go w morze” (Mk 9, 42). To
słowo w pierwotnym znaczeniu nie
mówi o seksualnym uwodzeniu
dzieci. Słowo „mali” w języku Jezusa
oznacza prostych wierzących,
których wiara może być zachwiana
poprzez intelektualną pychę tych,
którzy uważają się za inteligentnych.
Tak więc Jezus chroni tutaj dobro
wiary stanowczą groźbą kary dla
tych, którzy je krzywdzą.
Współczesne użycie zdania samo w
sobie nie jest błędne, ale nie może
przesłaniać pierwotnego znaczenia.
Tym samym staje się jasne, wbrew
wszelkiemu gwarantyzmowi, że nie
tylko prawo oskarżonego jest ważne i
wymaga gwarancji. Równie ważne są
wysokie dobra, takie jak wiara.
Zrównoważone prawo kanoniczne,
które odpowiada całemu przesłaniu
Jezusa, musi zatem dostarczać



gwarancji nie tylko oskarżonemu,
wobec którego szacunek jest dobrem
prawnym. Musi także chronić wiarę,
która jest również ważnym dobrem
prawnym. Właściwie skonstruowane
prawo kanoniczne musi zatem
zawierać podwójną gwarancję –
prawną ochronę oskarżonego,
prawną ochronę zagrożonego dobra.
Kiedy ktoś przedstawia dzisiaj tę ze
swej natury jasną koncepcję, w
kwestii ochrony wiary jako dobra
prawnego na ogół trafia w próżnię.
Wiara, w ogólnej świadomości
prawa, nie wydaje się już mieć rangi
dobra wymagającego ochrony. Jest to
niepokojąca sytuacja, którą pasterze
Kościoła powinni przemyśleć i
poważnie potraktować.

Do tych krótkich spostrzeżeń o
sytuacji formacji kapłańskiej w
momencie publicznego wybuchu
kryzysu chciałbym teraz dodać kilka
wskazówek odnośnie rozwoju prawa
kanonicznego w tej kwestii. Za



przestępstwa popełnione przez
księży odpowiada zasadniczo
Kongregacja ds. Duchowieństwa. Ale
ponieważ w tym czasie gwarantyzm
zdominował w dużej mierze sytuację,
zgodziłem się z papieżem Janem
Pawłem II, że właściwe było
przydzielenie kompetencji w
przypadku tych przestępstw
Kongregacji Nauki Wiary pod
tytułem „Delicta maiora contra
fidem”. Dzięki tym ustaleniom
możliwa była najwyższa kara, czyli
wykluczenie z duchowieństwa, która
nie mogła być nałożona w ramach
innych tytułów prawnych. Nie był to
wybieg, aby móc nakładać
maksymalną karę, ale konsekwencja
znaczenia wiary dla Kościoła.
Istotnie, ważne jest dostrzeżenie, że
takie złe prowadzenie się
duchownych ostatecznie szkodzi
wierze: tylko tam, gdzie wiara nie
określa już działania człowieka, takie
wykroczenia są możliwe. Surowość
kary zakłada jednak wyraźny dowód



przestępstwa – obowiązuje tu treść
gwarantyzmu. Innymi słowy, aby
zgodnie z prawem nałożyć
maksymalną karę, konieczny jest
prawdziwy proces karny. Jednak
zarówno diecezje, jak i Stolica
Apostolska zostały tym przytłoczone.
Sformułowaliśmy zatem minimalną
formę postępowania karnego i
pozostawiliśmy otwartą możliwość,
aby sama Stolica Apostolska
przejmowała proces tam, gdzie
diecezja lub metropolia nie są w
stanie tego zrobić. W każdym
przypadku proces musiałby być
zweryfikowany przez Kongregację
Nauki Wiary w celu
zagwarantowania praw
oskarżonego. Ostatecznie, w Feria IV
(t.j. w zgromadzeniu członków
Kongregacji), utworzyliśmy instancję
apelacyjną, aby dać możliwość
odwołania się od procesu. Ponieważ
wszystko to w rzeczywistości
wykraczało poza możliwości
Kongregacji Nauki Wiary i w ten



sposób powstawały opóźnienia,
którym należało zapobiec w związku
z naturą sprawy, papież Franciszek
przedsięwziął dalsze reformy.

III. Perspektywy co do prawidłowej
odpowiedzi

1. Co należy zrobić? Czy musimy
stworzyć inny kościół, aby wszystko
było w porządku? Tyle tylko, że taki
eksperyment został już podjęty i się
nie powiódł. Jedynie posłuszeństwo i
miłość do naszego Pana Jezusa
Chrystusa mogą wskazać właściwą
drogę. Spróbujmy więc najpierw
zrozumieć na nowo i od wewnątrz,
czego Pan chciał i chce wobec nas.

Na początku powiedziałbym, że jeśli
chcielibyśmy naprawdę krótko
podsumować treść wiary opartej na
Biblii, moglibyśmy powiedzieć: Pan
rozpoczął historię miłości z nami i
chce objąć w niej całe stworzenie.
Przeciwstawienie się złu, które
zagraża nam i całemu światu, może



ostatecznie polegać tylko na
poddaniu się tej miłości. Takie jest
prawdziwe antidotum na zło. Moc
zła wynika z naszej odmowy
kochania Boga. Odkupiony jest ten,
kto powierza się miłości Boga. Nasze
nieodkupienie opiera się na
niemożności kochania Boga. Nauka
kochania Boga jest zatem drogą
odkupienia ludzi.

Spróbujmy trochę bardziej rozwinąć
tę zasadniczą treść Bożego
objawienia. Wtedy możemy
powiedzieć, że pierwszym
podstawowym darem, jaki
ofiarowuje nam wiara, jest pewność,
że Bóg istnieje. Świat bez Boga może
być tylko światem bez znaczenia. Bo
skąd pochodzi wszystko, co jest? W
każdym razie nie miałoby żadnej
podstawy duchowej. Po prostu jest i
nie ma ani celu ani sensu. Nie ma
wtedy żadnych standardów dobra
czy zła. Wtedy przeważa tylko to, co
jest silniejsze od drugiego. Władza



jest wtedy jedyną zasadą. Prawda się
nie liczy, praktycznie nie istnieje.
Tylko wówczas, gdy rzeczy mają
przyczynę duchową, gdy są chciane i
zamierzone, tylko wówczas, gdy
istnieje Bóg Stwórca, który jest dobry
i chce dobra, również ludzkie życie
może mieć sens.

To, że istnieje Bóg jako Stwórca i
miara wszystkich rzeczy, jest przede
wszystkim pierwotnym wymogiem.
Jednak Bóg, który w ogóle nie
wyrażałby siebie, nie dałby się
poznać, pozostałby
przypuszczeniem, a więc nie mógłby
określać kształtu naszego życia. Aby
Bóg był prawdziwie Bogiem w
świadomym stworzeniu, musimy
oczekiwać, że w jakiś sposób wyrazi
On siebie. Uczynił to na wiele
sposobów, ale przede wszystkim w
wołaniu, które dotarło do Abrahama
i dało ludziom orientację w
poszukiwaniu Boga, wykraczającą
poza wszelkie oczekiwania: sam Bóg



staje się stworzeniem, mówi jako
człowiek z nami, ludźmi.

Tak więc zdanie „Bóg jest” staje się w
końcu naprawdę dobrą nowiną,
ponieważ jest czymś więcej niż
poznaniem, ponieważ stwarza miłość
i jest miłością. Przywrócenie tego
ludzkiej świadomości jest pierwszym
i podstawowym zadaniem
powierzonym nam przez Pana.

Społeczeństwo, w którym Bóg jest
nieobecny – społeczeństwo, które Go
nie zna i traktuje Go jakby nie istniał,
jest społeczeństwem, które traci
swoją miarę. Kiedy Bóg umiera w
społeczeństwie, staje się ono wolne –
zapewniano nas. W rzeczywistości
śmierć Boga w społeczeństwie
oznacza także koniec wolności,
ponieważ umiera cel, który daje
ukierunkowanie. I ponieważ znika
miara, która wskazuje nam kierunek,
ucząc nas odróżniania dobra od zła.
Społeczeństwo Zachodu jest



społeczeństwem, w którym Bóg jest
nieobecny w sferze publicznej i który
nie ma mu nic do powiedzenia. I
dlatego jest to społeczeństwo, w
którym coraz bardziej zatraca się
miara człowieczeństwa. W
poszczególnych punktach staje się
nagle jasne, że to, co jest złe i co
niszczy człowieka, stało się całkiem
oczywiste. Tak jest w przypadku
pedofilii. Jeszcze niedawno
teoretyzowano o niej jako o czymś
całkiem prawidłowym, podczas gdy
ona rozprzestrzeniała się coraz
bardziej. A teraz uświadamiamy
sobie z szokiem, że naszym dzieciom
i młodym ludziom przytrafiają się
rzeczy, które grożą ich zniszczeniem.
To, że mogło się to rozprzestrzenić
także w Kościele i pośród księży,
musi nami szczególnie wstrząsać.

Dlaczego pedofilia mogła osiągnąć
takie rozmiary? Ostatecznie
powodem jest brak Boga. Także my,
chrześcijanie i księża, wolimy nie



mówić o Bogu, ponieważ taka mowa
nie wydaje się praktyczna. Po
wstrząsie drugiej wojny światowej,
my, w Niemczech, zaznaczyliśmy w
naszej Konstytucji jeszcze bardziej
stanowczo odpowiedzialność przed
Bogiem będącym zasadą
przewodnią. Pół wieku później nie
było już możliwe przyjęcie w
konstytucji europejskiej
odpowiedzialności przed Bogiem
jako zasadą przewodnią. Bóg jest
postrzegany jako partyjna sprawa
małej grupy i nie może już stanowić
zasady przewodniej dla wspólnoty
jako całości. W tej decyzji
odzwierciedla się sytuacja Zachodu,
gdzie Bóg stał się prywatną sprawą
mniejszości.

Pierwsze zadanie, które musi
wypływać z moralnych wstrząsów
naszych czasów, polega na tym,
byśmy ponownie zaczęli żyć Bogiem i
skierowani ku Niemu. My sami
musimy się przede wszystkim



ponownie nauczyć uznawać Boga za
fundament naszego życia, zamiast
pomijać Go jak jakiś nierealny frazes.
Nigdy nie zapomnę ostrzeżenia, jakie
kiedyś napisał do mnie wielki teolog
Hans Urs von Balthasar na jednej ze
swoich pocztówek. „Boga w trzech
osobach: Ojca, Syna i Ducha Świętego
nie zakładać, ale wskazywać!”.
Istotnie, także w teologii Bóg jest
często traktowany jako oczywistość,
ale konkretnie nikt się Nim nie
zajmuje. Temat Boga wydaje się tak
nierealny, tak oddalony od rzeczy,
które nas zajmują. A jednak wszystko
staje się inne, kiedy nie zakłada się z
góry Boga, ale Go wskazuje. Kiedy
nie zostawia się Go jakoś w tle, ale
uznaje za centrum naszego myślenia,
mówienia i działania.

2. Bóg stał się dla nas człowiekiem.
Stworzenie-człowiek jest przez Niego
tak miłowany, iż zjednoczył się z nim
i w ten sposób wkroczył bardzo
konkretnie w ludzką historię.



Rozmawia z nami, żyje z nami, cierpi
z nami i wziął na siebie za nas
śmierć. Mówimy o tym szczegółowo
w teologii za pomocą uczonych słów i
myśli. Ale właśnie w ten sposób
powstaje ryzyko, że staniemy się
panami wiary, zamiast pozwolić się
odnowić i opanować wierze.

Zastanówmy się nad tym w
odniesieniu do centralnego punktu,
jakim jest sprawowanie Najświętszej
Eucharystii. Nasze podejście do
Eucharystii może jedynie budzić
niepokój. Sobór Watykański II
słusznie skupił się na przywróceniu
tego sakramentu Obecności Ciała i
Krwi Chrystusa, Obecności Jego
Osoby, Jego Męki, Śmierci i
Zmartwychwstania do centrum życia
chrześcijańskiego i samej egzystencji
Kościoła. Częściowo tak się też stało i
chcemy być za to Panu całym sercem
wdzięczni.



Nadal dominująca jest jednak inna
postawa: To nie głęboki szacunek dla
obecności śmierci i
zmartwychwstania Chrystusa
przeważa, ale sposób postępowania z
Nim, który niszczy wielkość
tajemnicy. Malejące uczestnictwo w
niedzielnej Eucharystii pokazuje, jak
mało my, współcześni chrześcijanie,
doceniamy wielkość daru, który
polega na Jego rzeczywistej
obecności. Eucharystia zostaje
zdeprecjonowana do
ceremonialnego gestu, kiedy uważa
się za oczywistość, że grzeczność
wymaga, aby udzielić jej na
rodzinnych uroczystościach czy przy
takich okazjach jak śluby i pogrzeby
wszystkim tym, którzy zostali
zaproszeni z powodów rodzinnych.
Oczywistość, z jaką gdzieniegdzie
obecni przyjmują Najświętszy
Sakrament w komunii pokazuje, że
ludzie postrzegają komunię jako gest
wyłącznie ceremonialny. Zatem,
kiedy zastanowimy się nad tym co



należałoby uczynić, będzie jasne, że
nie potrzebujemy innego,
wymyślonego przez nas Kościoła.
Konieczna jest dużo bardziej odnowa
wiary w realność Jezusa Chrystusa
danego nam w Najświętszym
Sakramencie.

W rozmowach z ofiarami pedofilii
bardzo mocno uświadomiłem sobie
tę konieczność. Młoda kobieta, która
usługiwała przy ołtarzu jako
ministrantka, opowiedziała mi, że
kapelan, jej zwierzchnik jako
ministrantki, zawsze inicjował
wykorzystywanie seksualne, jakiego
dopuszczał się wobec niej, słowami:
„To jest ciało moje, które będzie za
ciebie wydane”. To oczywiste, że ta
kobieta nie może już słuchać słów
konsekracji bez straszliwego
doświadczania w sobie tego całego
cierpienia wykorzystywania. Tak,
musimy pilnie błagać Pana o
przebaczenie i przede wszystkim
musimy Go wzywać i prosić Go, aby



nauczył nas wszystkich na nowo
rozumieć wielkość Jego Męki, Jego
ofiary. I musimy zrobić wszystko, aby
chronić dar Najświętszej Eucharystii
przed nadużyciami.

3. I na końcu mamy Misterium
Kościoła. Niezapomniane pozostaje
zdanie, którym niemal sto lat temu
Romano Guardini wyraził radosną
nadzieję, jaka została wzbudzona w
nim i w wielu innych: „Rozpoczęło
się wydarzenie o nieocenionym
znaczeniu; Kościół budzi się w
duszach”. Chciał przez to powiedzieć,
że nie doświadczano już Kościoła i
nie postrzegano go jak wcześniej
jedynie jako aparatu wkraczającego z
zewnątrz w nasze życie, jako
pewnego rodzaju urzędu, ale że
zaczął on być postrzegany jako ten,
który jest uobecniany w ludzkich
sercach – jako coś nie tylko
zewnętrznego, ale poruszającego nas
od wewnątrz. Około pół wieku
później, rozważając ten proces i



spoglądając na to, co się wydarzyło,
miałem pokusę, by zmienić to
zdanie: „Kościół umiera w duszach”.
Istotnie Kościół dzisiaj jest
powszechnie postrzegany jako
pewnego rodzaju aparat polityczny.
Mówi się o nim niemal wyłącznie w
kategoriach politycznych, a tyczy się
to nawet biskupów, którzy formułują
swoje wyobrażenia Kościoła jutra
niemal wyłącznie w kategoriach
politycznych. Kryzys spowodowany
wieloma przypadkami nadużyć ze
strony duchownych skłania nas do
postrzegania Kościoła jako czegoś
nieudanego, co teraz musimy
ponownie wziąć w swoje ręce i
ukształtować na nowo. Ale
własnoręcznie skonstruowany przez
nas Kościół nie może stanowić
nadziei.

Sam Jezus porównał Kościół do sieci,
w której znajdują się dobre i złe ryby,
które na końcu muszą być
oddzielone jedne od drugich przez



samego Boga. Jest także przypowieść
o Kościele jako polu, na którym
rośnie dobre ziarno, które posiał sam
Bóg, ale także chwasty, które zasiał
na nim potajemnie „nieprzyjaciel”.
Istotnie chwasty na Bożym polu,
Kościele, są aż nadto widoczne, a złe
ryby w sieci także pokazują swoją
siłę. A jednak pole pozostaje Bożym
polem, a sieć Bożą siecią. I przez
wszystkie czasy są nie tylko chwasty i
złe ryby, ale także Boży siew i dobre
ryby. Głoszenie obu tych rzeczy z
naciskiem nie jest fałszywą
apologetyką, ale konieczną służbą
Prawdzie.

W tym kontekście konieczne jest
odwołanie się do ważnego tekstu w
Apokalipsie św. Jana. Diabeł
określany jest tu jako oskarżyciel,
który oskarża naszych braci przed
Bogiem dniem i nocą (Ap 12,10). W
ten sposób Apokalipsa św. Jana
podejmuje myśl, która stanowi ramy
narracji Księgi Hioba (Hi 1 i 2, 10;



42,7-16). Jest tam mowa o tym, że
diabeł starał się umniejszyć prawość
Hioba przed Bogiem jako coś jedynie
zewnętrznego. Chodzi dokładnie o to
co mówi Apokalipsa: Diabeł chce
udowodnić, że nie ma prawych ludzi;
że wszelka prawość ludzi jest tylko
pokazana na zewnątrz. Jeśli się jej
przyjrzeć z bliska, wówczas pozór
prawości szybko znika. Opowieść
zaczyna się od dysputy między
Bogiem a diabłem, w której Bóg
wskazał na Hioba jako prawdziwie
prawego człowieka. Teraz zostanie
na nim sprawdzone, kto ma rację.
Zabierz mu to co posiada, a
zobaczysz, że nic nie pozostanie z
jego pobożności – argumentuje
diabeł. Bóg pozwala mu na tę próbę,
którą Hiob przechodzi pozytywnie.
Ale diabeł naciska dalej i mówi:
„Skóra za skórę. Wszystko, co
człowiek posiada, odda za swoje
życie. Wyciągnij, proszę rękę i
dotknij jego kości i ciała. Na pewno
Ci w twarz będzie złorzeczył” (Hi



2,4-5). Zatem Bóg przyznaje diabłu
drugą rundę. Może on dotknąć także
skóry Hioba. Nie wolno mu tylko go
zabić. Dla chrześcijan jest jasne, że
tym Hiobem, który stoi przed Bogiem
jako przykład dla całej ludzkości, jest
Jezus Chrystus. W Apokalipsie św.
Jana został nam przedstawiony
dramat ludzkości w całej swojej
rozciągłości. Naprzeciwko Boga
Stwórcy stoi diabeł, który mówi źle o
całej ludzkości i całym stworzeniu.
Mówi nie tylko do Boga, ale przede
wszystkim do ludzi: Spójrzcie, co ten
Bóg zrobił. Pozornie dobre
stworzenie. A w rzeczywistości jest
ono pełne nędzy i obrzydzenia. To
zniesławianie stworzenia jest w
rzeczywistości zniesławianiem Boga.
Ma ono dowieść, że sam Bóg nie jest
dobry i w ten sposób odciągnąć nas
od Niego.

Aktualność tego, o czym mówi nam
tutaj Apokalipsa, jest oczywista. W
obecnym oskarżaniu Boga chodzi



nade wszystko o to, by
zdyskredytować Jego Kościół w
całości i w ten sposób odciągnąć nas
od niego. Idea lepszego Kościoła
stworzonego przez nas samych jest w
rzeczywistości propozycją diabła, za
pomocą której chce nas odciągnąć od
Boga żywego, poprzez kłamliwą
logikę, na którą zbyt łatwo dajemy
się nabierać. Nie, nawet dzisiaj
Kościół nie składa się tylko ze złych
ryb i chwastów. Kościół Boży istnieje
także dzisiaj i także dzisiaj jest on
właśnie narzędziem, za pomocą
którego Bóg nas zbawia. Bardzo
ważne jest przeciwstawianie
kłamstwom i półprawdom diabła
pełnej prawdy: Tak, w Kościele jest
grzech i zło. Ale także dzisiaj jest
święty Kościół, który jest
niezniszczalny. Także dzisiaj jest
wielu ludzi, którzy pokornie wierzą,
cierpią i kochają, w których ukazuje
się nam prawdziwy Bóg, kochający
Bóg. Bóg ma także dzisiaj swoich
świadków („martyres”) na świecie.



Musimy tylko być czujni, by ich
zobaczyć i usłyszeć.

Słowo męczennik jest wzięte z prawa
procesowego. W procesie przeciwko
diabłu Jezus Chrystus jest pierwszym
i prawdziwym świadkiem Boga,
pierwszym męczennikiem, za którym
od tamtego czasu poszła niezliczona
rzesza. Dzisiejszy Kościół jest
bardziej niż kiedykolwiek Kościołem
męczenników i w ten sposób
świadkiem Boga żywego. Jeśli z
czujnym sercem rozglądamy się
wokół i słuchamy, możemy dzisiaj
wszędzie, szczególnie pośród
zwykłych ludzi, ale także w wysokich
rangach Kościoła, odnaleźć
świadków, którzy swoim życiem i
cierpieniem stają w obronie Boga.
Lenistwo serca sprawia, że nie
chcemy ich dostrzec. Jednym z
wielkich i zasadniczych zadań naszej
ewangelizacji jest – na tyle, na ile
możemy – ustanowienie przestrzeni
życiowych dla wiary, a nade



wszystko znalezienie ich i
rozpoznanie.

Mieszkam w domu, w małej
wspólnocie ludzi, którzy odkrywają
takich świadków Boga żywego w
codziennym życiu i radośnie
wskazują na to również mnie.
Widzieć i odnaleźć żywy Kościół jest
cudownym zadaniem, które
wzmacnia nas samych i pozwala
nam ciągle na nowo weselić się
wiarą.

Na zakończenie moich refleksji
chciałbym podziękować papieżowi
Franciszkowi za wszystko, co robi, by
pokazywać nam stale światło Boga,
które także dzisiaj nie zaszło.
Dziękuję, Ojcze Święty!

Benedykt XVI



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/benedykt-xvi-kosciol-a-
skandal-wykorzystywania-sek/

(13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/benedykt-xvi-kosciol-a-skandal-wykorzystywania-sek/
https://opusdei.org/pl-pl/article/benedykt-xvi-kosciol-a-skandal-wykorzystywania-sek/
https://opusdei.org/pl-pl/article/benedykt-xvi-kosciol-a-skandal-wykorzystywania-sek/

	Benedykt XVI: Kościół a skandal wykorzystywania seksualnego (pełny tekst polski)

