
opusdei.org

Będzie się o niej
mówiło

Świętość Guadalupe, jak
przypomina nam Papież
Franciszek, jest częścią
„najpiękniejszego oblicza
Kościoła”, jego najbardziej
autentycznego obrazu,
ponieważ chodzi o życie
samego Chrystusa, który daje
siebie wszystkim dookoła.

20-08-2019

Betania znajduje się trzy kilometry
od Jerozolimy. Jezus i Jego uczniowie
siedzą przy stole w domu przyjaciela



rodziny. Jest tam kobieta, która
trzyma w rękach mały alabastrowy
flakonik niecierpliwie czekając na
odpowiedni moment do działania.
Naczynia te były małymi
kamiennymi pojemnikami, często
zdobionymi, zakończonymi wąskimi
szyjkami, przez które mogło przejść
kilka kropel płynu, znajdującego się
w środku; to czyniło je szczególnie
przydatnymi do rozsiewania
zapachów lub maści. Kobieta
napełniła małą butelkę
„prawdziwym olejkiem nardowym,
bardzo drogim” (Mk 14,3).

Teraz myśli, że nadszedł czas. Wstaje
i zbliżając się do Jezusa rozbija
flakonik, prawdopodobnie jego
najwęższą częścią. Piękne naczynie,
które mogło być wykorzystane także,
jako dekoracja, nie miało być
zachowane w żadnym zakątku
domu. Perfumy, których
pozazdrościłyby jej koleżanki,
również nie miały być użyte przez



nią samą. Mogła wylać na Chrystusa
tylko część, kilka kropel, bez
konieczności rozbijania pojemnika:
akurat tyle, żeby publicznie okazać
swoje przywiązanie do Mistrza. Ale
serce każe jej wylać wszystko, rozlać
na Jezusa wszystko, co miała w
rękach. Za tym gestem kryje się dużo
pracy, godzin przygotowań, myśli,
poświęceń, uczuć, marzeń: wszystko
było dla jej Mistrza.

W powietrzu pokoju miesza się
aromat nardu i miłość tej kobiety.
Dlatego Jezus wzruszony mówi:
„Zaprawdę, powiadam wam:
Gdziekolwiek po całym świecie głosić
będą tę Ewangelię, będą również
opowiadać na jej pamiątkę to, co
uczyniła.” (Mt 26,13).

Ze wszystkich sił

Te same słowa Chrystusa można
zastosować do błogosławionej
Guadalupe Ortiz de Landázuri i do
wszystkich świętych Kościoła



Katolickiego: na całym świecie mówi
się o tym, co zrobili/ły. Benedykt XVI
wspomniał kiedyś kobiety, które
Jezus spotkał na swojej drodze, i
które oddały swoje życie w służbie
Ewangelii: prorokini Anna,
Samarytanka, Syrofenicjanka,
kobieta cierpiąca na krwotok i
jawnogrzesznica, której zostało
przebaczone, Maria Magdalena,
Joanna, Zuzanna, kobiety, które nie
opuściły Jezusa w godzinie męki i
„wiele innych” (Łk 8, 3), oprócz tych
wszystkich chrześcijanek ze
wczesnych lat, o których mowa w
Nowym Testamencie [1]. Jest to
niezmienne na przestrzeni dziejów:
Kościół zawsze był ozdobiony
świętymi kobietami, wśród których
było również czterech Doktorów
Kościoła.

W tym długim katalogu pojawia się
teraz i Guadalupe, ponieważ żyła
cnotliwie, bohatersko i dyskretnie,
inspirowana przez Ducha Świętego,



w duchu Opus Dei. Świętość
wszystkich tych kobiet, według słów
Papieża Franciszka, to
„najpiękniejsze oblicze Kościoła”[2],
jego najbardziej autentyczny obraz,
ponieważ przedstawia rozwój życia
samego Chrystusa wewnątrz każdego
człowieka.

Wiele z tych kobiet może pamiętać
moment, w którym Bóg chciał wejść
w ich życie w nowy sposób, ze
szczególną siłą, gdy były już gotowe
na rozpoczęcie boskiej przygody. W
tym kontekście dekret o cnotach
Guadalupe, po krótkim
podsumowaniu lat dzieciństwa i
młodości, przypomina o jej spotkaniu
ze św. Josemarią 25 stycznia 1944
roku. Było to zimowe, wtorkowe
popołudnie. Przybył z polecenia
kolegi, którego spotkał w tramwaju
po Mszy Świętej.

Guadalupe przypomina sobie to,
czego wtedy doświadczyła, po



krótkiej wymianie słów z
założycielem Opus Dei: „ Miałam
jasne poczucie, że Bóg do mnie
przemawia poprzez tego księdza (…).
Poczułam ogromną wiarę, silne
odbicie jego wiary… i oddałam się w
jego ręce na całe życie”[3]. Dekret
wskazuje, że w ciągu następnych dni
po tym spotkaniu Guadalupe „jasno
zrozumiała, że Bóg powołał ją do
służby Kościołowi poprzez pracę
wykonywaną z miłości i do
apostolstwa w warunkach życia
codziennego”[4].

Od tamtego dnia zaczęła uczęszczać
do pierwszego żeńskiego ośrodka
Opus Dei mieszczącego się przy ulicy
Jorge Manrique w Madrycie, gdzie
stopniowo wcielała w życie proste
zwyczaje pobożności. 19 marca 1944,
skończywszy rekolekcje, po niecałych
dwóch miesiącach od poznania
założyciela Opus Dei, Guadalupe
poprosiła o przyjęcie do Dzieła. „Bóg
w swojej dobroci chce, żebym



pracowała w nim ze wszystkich
sił”[5], napisała w liście
skierowanym do świętego Josemarii.
Tamtego dnia Guadalupe, podobnie
jak kobieta z Betanii rozbiła flakonik,
by ofiarować to, co miała
najcenniejszego: swoje życie.
Tamtego dnia, i każdego dnia, które
po nim nastąpiły, Guadalupe żyła po
to, by namaszczać Jezusa olejkiem
swojej wolności.

To, co noszę w sobie

Dekret o cnotach oparty wymienia
cały wachlarz cech jej osobowości:
„zaraźliwej radości, siły w stawianiu
czoła przeciwności,
chrześcijańskiego optymizmu w
trudnych sytuacjach oraz oddania się
innym”. Wspomina przykłady jej
hojności względem otoczenia,
zwłaszcza, kiedy chodziło o
poświęcenie swojego czasu; zauważa
się jej dobroć, posłuszeństwo,
powściągliwość i wytrwałość. Ten



sam dokument wiele razy podkreśla
jej wiarę, wyrażoną w „radosnym
przyjmowaniu woli Bożej”, nadziei i
miłości.

Ta lista sprawia, że myślimy o
Guadalupe, jako o osobie
wyróżniającej się pośród innych.
Ktoś, kto posiada tyle cnót
najprawdopodobniej kontrastuje z
wyobrażeniem, jakie mamy na temat
naszego własnego życia, gdzie często
nie wiemy nawet, od czego zacząć
walkę. Dzięki temu przypominamy
sobie, że świętość to przede
wszystkim dzieło, które dokonuje w
nas Duch Święty. Jednocześnie
dobrze jest mieć świadomość, że
Guadalupe nie osiągnęła jej z dnia na
dzień. Pan ma na uwadze naszą
historię, nasze zobowiązania, relacje
z innymi, aby stopniowo kształtować
swój wyjątkowy i niepowtarzalny
obraz w każdym z nas. Św.
Josemaría, opierając się na swoim
kapłańskim doświadczeniu mawiał,



że „dusze, podobnie jak dobre wino,
stają się lepsze z biegiem czasu”[6].

W listach wysyłanych przez
Guadalupe do założyciela Opus Dei
na przestrzeni lat, czytamy, jak
delikatnie odkrywała swoją duszę,
pisząc o wadach, które sama
wykrywała w swoim charakterze
dzień po dniu[7]. Choć często te
słabości powtarzały się codziennie,
nie było to powodem do rezygnacji.
Miłość do Boga nauczyła ją, jak je
przezwyciężyć. Siła, którą Pan daje
poprzez sakramenty i pobożne życie
jest tym, co kryje się za opisem cnót
Guadalupe. Zaledwie kilka dni przed
wejściem na pokład samolotu, który
miał ją zabrać do Ameryki, żeby
zasiała tam pierwsze ziarna
apostolstwa Opus Dei, powiedziała:
„Na Mszy Świętej i podczas modlitwy
bardzo się staram (…). Za każdym
razem coraz wyraźniej zauważam, że
wszystko to robię dzięki temu, co



noszę w sobie. Daje mi to dużo
spokoju”[8].

Czy to właśnie jest droga do Nieba?

Według dokumentu Kongregacji
spraw kanonizacyjnych
błogosławiona Guadalupe
podejmowała się bardzo
różnorodnych działań. Wszystkie te
zadania tworzą środowisko, w
którym może się kształtować
świętość: rezydencja na
Uniwersytecie, przychodnia lekarska,
warsztaty manualne i literackie,
wędrując z wioski do wioski, w
biurze, z którego kieruje się
apostolatem Opus Dei, w salach
lekcyjnych chemii lub nauki
gospodarstwa domowego, czy w
pokoju szpitalnym[9]. W wirze
codziennych czynności najczęściej
nie jesteśmy w pełni świadomi
działania Ducha Świętego w naszej
duszy. W rzeczywistości, dusza
zazwyczaj ogrzewa się stopniowo. Z



życiem duchowym dzieje się tak, jak
z dziećmi, które uczą się mówić:
powoli, przysłuchując się
codziennym rozmowom, usiłując
wymawiać słowa, ich słownictwo
coraz bardziej, w niezauważalny
sposób się wzbogaca. I tak właśnie
Bóg wszedł w życie Guadalupe.

W marcu 1950 roku trzy pierwsze
kobiety Opus Dei wyjechały, żeby
zamieszkać w Meksyku. Rozpoczęły
się lata apostolstwa w wielu
miastach, poprzez różnorakie
inicjatywy edukacyjne i społeczne. W
1951 roku, na przykład, podjęły się
renowacji starego domu na wsi-
Montefalco - aby móc prowadzić tam
działania nastawione na formację
chrześcijańską oraz przyczynić się do
społecznego zaktywizowania tego
regionu.[10]. Guadalupe była tam
między innymi w kwietniu 1955
roku, żeby wziąć udział w
kilkudniowych rekolekcjach. Parę
dni później zwierzała się ze swoich



doświadczeń w liście do św.
Josemarii, który przebywał w
Rzymie. Powiedziała mu, że nie
miała ani uniesień ani kryzysów, nie
towarzyszyły jej zmienne nastroje,
ale odnajdywała Boga naturalnie, w
tym, co robiła. Pod koniec podzieliła
się z nim jednak pewnym
niepokojem: „Ta pewność obecności
Boga na mojej drodze daje mi zapał
do wszystkiego i ułatwia
wykonywanie rzeczy, których
wcześniej nie lubiłam robić, tak, że
wykonuję je nie zastanawiając się
nad tym, co robię. Ojcze, martwi
mnie jedna rzecz: czy ta droga, którą
podążam jest naprawdę drogą, która
prowadzi do Nieba? Wydaje się być
zbyt wygodna, gdyż prawie nigdy nie
doświadczam problemów
osobistych” [11].

Prawda jest taka, że choć wrażenie
Guadalupe mogło być inne, nie
brakowało problemów. Jeszcze nie
tak dawno Montefalco to były dwa



pokoje ze składanymi łóżkami i dwie
łazienki dla prawie czterdziestu
osób. Ciągle trzeba było dbać o to, by
nie zużyć choćby jednej kropli wody
za dużo. Nalegano by w domu nie
prać nawet „chusteczki do nosa”[12]
ponieważ woda bardzo szybko się
kończyła. Ponadto Guadalupe była
odpowiedzialna za przygotowanie
kobiet, które miały jechać tam, gdzie
planowano rozpoczęcie pracy
apostolskiej Opus Dei – zarówno do
kilku nowych miast Meksyku, jak i
do kilku nowych krajów. W tym
wszystkim brakowało też środków
finansowych. Jedna z Meksykanek
miała jechać do Rzymu i po kupnie
biletu dla niej, skończyły się im
wszystkie fundusze. Guadalupe
napisała do paru osób z Dzieła
przebywających w Stanach
Zjednoczonych, z prośbą o przesłanie
ubrań. Żadna z tych okoliczności nie
była ani zbyt wygodna, ani nie była
brakiem problemów. Ale odkąd
Guadalupe ukończyła 27 lat,



duchowość Opus Dei pomagała jej
odnajdywać w mnogości drobnych
trudności okazję to utożsamiania się
z Krzyżem Jezusa.

Św. Josemaria lubił myśleć, że
świętość w codziennym życiu jest jak
elastyczny plan, według, którego
można niepostrzeżenie wspiąć się do
najwyższego zjednoczenia z Bogiem.
Wiele lat później, podczas spotkania
rodzinnego 2 stycznia 1971 roku,
świadomy tego, że wykorzystał swoje
życie na przekazywanie ducha
powierzonego mu przez Boga, mówił
do swoich dzieci: „Z łaską Pana
nauczyłem was drogi, jaką można
dojść do Nieba. Dałem Wam sposób
na dotarcie do celu poprzez
kontemplację. Pan udziela nam daru
kontemplacji, której zazwyczaj nie
czujecie”[13].

Gdzie ty pójdziesz, tam ja pójdę

W swoim liście z 9 stycznia 2018
roku Ojciec przytacza nam historię



Rut, jednej ze wspaniałych kobiet,
które odegrały wiodącą rolę w
historii Zbawienia. Szczególnie
podkreśla to, jak w jej życiu „wolność
i oddanie zakorzenione są głęboko w
przynależności do rodziny”[14]. Rut
była Moabitką, ale poślubiła młodego
Żyda, który przybył do obcego kraju
w poszukiwaniu lepszej przyszłości.
W nowej rodzinie Rut odnalazła sens
swojego istnienia: odnalazła
jedynego Boga, Jego słowo, Jego kult,
Jego lud. Jednak w krótkim czasie
wszyscy trzej mężczyźni z rodziny
zmarli. Dlatego teściowa Rut, Noemi,
pośród łez smutku zachęca ją, żeby
wróciła do swojej ziemi, do swoich
bogów, i tam od nowa zaczęła
budować swoje życie. Noemi, jako
kobieta już starsza, wiedziała, że nie
jest w stanie zapewnić bezpiecznej i
wygodnej przyszłości dla swoich
synowych. Ale Rut jej odpowiedziała:
„Nie nalegaj na mnie, abym opuściła
ciebie i abym odeszła od ciebie, gdyż:
gdzie ty pójdziesz, tam ja pójdę, gdzie



ty zamieszkasz, tam ja zamieszkam,
twój naród będzie moim narodem, a
twój Bóg będzie moim Bogiem” (Rt
1,16).

Wiele pokoleń mówiło o wierności
Rut, a także o tej kobiecie, która
wylała perfumy na Jezusa. Wielu
artystów czerpało z tych historii o
wierności inspiracje dla swoich dzieł.

Chwile, w których Guadalupe
odkrywała swoje powołanie do
świętości w Opus Dei, przywodzą na
myśl słowa: „Twój naród będzie
moim narodem”. W jej listach
wyraźnie pojawia się zakorzenione
w duszy przekonanie: chęć czynienia
wszystkiego dla swojej duchowej
rodziny i nieustanne poszukiwanie
szczęścia otaczających ją ludzi. W
grudniu 1950 roku relacjonowała:
„Dziś napisałam życzenia
bożonarodzeniowe do wszystkich
sióstr w Hiszpanii, Rzymie, Chicago i
Irlandii”[15]. Przy innej okazji, w



liście do dyrektorki jednego z
ośrodków Opus Dei, prosiła:
„Kochajmy siebie, nawet jeśli czasem
trochę to kosztuje, dobrze? Dbaj o
nasze siostry (o wszystkie)”[16]. Jej
serce, choć cierpiało na poważne
problemy zdrowotne, nie znało
barier. To samo dotyczyło ludzi,
którzy byli blisko ośrodków Opus
Dei. Ten pozorny „brak trudności” w
jej życiu był owocem stałego
myślenia o innych.

W czerwcu 1975 roku Guadalupe
została przyjęta do Kliniki
Uniwersytetu Navarra na długą serię
badań lekarskich. Nie straciła przez
to dobrego humoru i w swoich
listach porównywała spokojne
szpitalne procedury do tych z salonu
piękności[17]. W końcu, 1 lipca, kilka
dni po śmierci św. Josemarii,
przeszła operację. W trakcie swojej
rekonwalescencji napisała do Rzymu,
żeby podziękować za wszystkie
modlitwy w intencji jej zdrowia: „Oto



jestem. Wszyscy mieliśmy w tym
swoją zasługę. Ojciec - jako pierwszy,
i za jego wstawiennictwem, wasze
nieustanne prośby zostały usłyszane,
i oto jestem z sercem, które bije,
rytmicznie i z siłą”[18].
Prawdopodobnie były to ostatnie
listy napisane przez Guadalupe Ortiz
de Landazuri. Kiedy znalazły się w
rękach bł. Alvaro del Portillo, napisał
obok: „Guadalupe Ortiz de Landazuri
jest z Ojcem, w Niebie”. I teraz jej
serce bije równiej i mocniej niż
kiedykolwiek.

Andrés Cárdenas M.

(Tłum. Joanna Ratajska)

[1] Por. Benedykt XVI, Audiencja 14-
II-2007.

[2] Franciszek, Ad. ap. Gaudete et
exsultate (19-III-2018), nr. 9.



[3] Rękopis, VII-1975, cytowany w
Mercedes Eguíbar, Guadalupe Ortiz
de Landázuri, Wydawnictwo Palabra,
Madryt, 2001, str. 45.

[4] Dekret o cnotach Guadalupe Ortiz
de Landázuri, 4-V-2017.

[5] List do św. Josemaría, 19-III-1944.

[6] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr. 78.

[7] Por. Listy do świętego, Biuro
informacji Opus Dei, 2018.

[8] List do św. Josemaría, 28-II-1950.

[9] Por. Dekret o cnotach Guadalupe
Ortiz de Landázuri, 4-V-2017.

[10] «Montefalco, 1950: pionierska
inicjatywa na rzecz promowania
kobiet na obszarach wiejskich w
Meksyku», w Studia et documenta, nr.
2, EDUSC, Rzym, 2008, str. 214.



[11] List do św. Josemaría, 24-
IV-1955.

[12] Por. Mercedes Montero, En
Vanguardia, Rialp, Madryt, 2019, str.
183-184.

[13] Św. Josemaría, W dialogu z
Panem Bogiem, wydanie krytyczno-
historyczne, Rialp, Madryt 2017, str.
286.

[14] List Prałata, 9 stycznia 2018 r.,
pkt.9

[15] List do św. Josemaría, 18-
XII-1950.

[16] List do Cristina Ponce, II-1954.

[17] Por. List do Mercedes Peláez, 22-
VI-1975.

[18] List do Carmen Ramos, 13-
VII-1975



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/bedzie-sie-o-niej-mowilo/
(20-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/bedzie-sie-o-niej-mowilo/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bedzie-sie-o-niej-mowilo/

	Będzie się o niej mówiło

