opusdei.org

Bardzo ludzcy i
bardzo Bozy (2):
Droge niesiemy w
sobie

Laska Chrztu, cnoty teologalne
czy nasza dziecieca godnosc to
sity, ktdre prowadza nas ku
Bogu.

14-04-2021

Nieustanne poszukiwanie Boga.
Takie bylo zycie Sw. Augustyna:
namietne poszukiwanie, ktore nie
zawsze trafiato na $ciezki naprawde
wiodgce ku Niemu. W latach swojej



mlodosci Sw. Augustyna mocno
poruszalo zainteresowanie literatura
i podziw wzbudzany w innych przez
jego zdolnosci retoryczne. Niekiedy
takie impulsy raczej oddalaly go od
Boga, a nawet przyjmowat idee
oddalajgce go od wiary. Niemniej
jednak, poszukiwanie prawdy i
lektura Pisma Swietego stopniowo
przyblizyly go do chrzescijanstwa.
By¢ moze majac na mysli ten proces i
znajac wiele madrych osob, z
ktorymi dzielil niepokoje, ale ktore
nie dotarty do Chrystusa, sw.
Augustyn pisal, ze niezaleznie od
tego, jak wiele rozwazan sie
prowadzi, «nie wszyscy znajduja
droge. Medrcy tego Swiata pojmuja,
ze Bog jest pewnym bytem
wiekuistym, niezmiennym, ale widza
Go z daleka (...). Syn Bozy, ktory
zawsze jest Prawdg i Zyciem w Ojcu,
stajac sie czlowiekiem, stal sie drogq
przez wzglad na nas, ktérzy nie
mieliSmy jak dojs¢ do prawdy. Niech



twoja droga prowadzi przez
czlowieka, a dojdziesz do Boga»[1].

Dochodzimy do Boga przez
Chrystusa

By¢ moze nietrudno wyczug, ze to
wlasnie Boga poszukujemy, ze to On
czeka na nas u kresu podradzy. To
samo dzieje sie z poczatkiem:
stwierdzamy w naszym wnetrzu
istnienie pewnego impulsu i
podejrzewamy, ze impuls ten
pochodzi od Niego. Niemniej jednak,
moze by¢ trudniej doswiadczyc, ze
Bog rowniez jest drogg. Do Boga
dochodzi sie przez Niego samego. I to
wlasnie dlatego, zebySmy mogli
pokonac te droge, Bog postal na Swiat
swojego wlasnego Syna. Mozemy nie
tylko stucha¢ Go, patrze¢ na Niego
lub Go dotykac, ale nawet
uczestniczy¢ w Jego zyciu. Jezus «nie
ograniczyl sie do pokazania nam
drogi stuzgcej do odnalezienia Boga,
drogi, ktora moglibySmy podazac na



nasz wilasny rachunek, stuchajac Jego
stow i nasladujac Jego przyklad.
Chrystus, zeby otworzy¢ nam drzwi
wyzwolenia, raczej sam zamienit sie
w droge: ,Ja jestem droga” (] 14,
6)»[2].

Potwierdza nam to liturgia Mszy
Swietej, kiedy na zakonczenie
Modlitwy Eucharystycznej, kaptan
mowi, podnoszac Chleb i Wino:
«Przez Chrystusa, z Chrystusem i w
Chrystusie...». Do Boga mozemy doj$¢
tylko przez Chrystusa, z Chrystusem i
w Chrystusie. Jego osoba jest droga,
przez ktora musimy przejs¢, prawda,
wraz z ktora mozemy dotrzec do
celu, i zyciem, w ktorym mozemy zy¢
naszym wiasnym zyciem. Dlatego, od
owego pierwszego razu w
Wieczerniku kazda z celebracji
Eucharystii osigga szczyt w Komunii
z Cialem Jezusa. Bog staje sie
pokarmem dla drogi, drogi, ktora jest
On sam.



WKkroczenie na te droge umozliwia
pelnie zycia. «Wiara rodzi sie w
spotkaniu z Bogiem zywym, ktory
nas wzywa (...). Jawi sie jako swiatlo
na drodze, wskazujace kierunek
naszej wedréwki w czasie»[3]. Swiety
Josemaria smakowal w szczegolny
sposOb pewnos¢ odnalezienia
samego Chrystusa z Ewangelii:
«Jezus jest droga. Pozostawil za soba
na tej ziemi wyrazne odbicie swoich
krokow (...). Jak bardzo lubie
powtarzac te stowa: Jezus Chrystus,
ten sam, jaki byt wczoraj dla
Apostotow i dla wszystkich
poszukujacych Go, zyje dzi$ dla
nas»|[4].

Trzy snopy Swiatla

O Janie Chrzcicielu czwarta
Ewangelia méwi nam, Ze «przyszed}
on na Swiadectwo, aby zaswiadczyc o
Swiatlos$ci, by wszyscy uwierzyli
przez niego. Nie by} on Swiatloscig,
lecz zostal postany, aby zaswiadczyc¢



o SwiatloSci» (J 1, 6-8). Ta swiattosc¢, o
ktorej Jan dawal Swiadectwo, chce
sie objawic rowniez w kazdym
ochrzczonym. Istotnie, jezeli
Chrystus, jak glosimy w jednej z
wersji Credo, jest «Swiatlo$cig ze
Swiatlosci», mozna réwniez
powiedzied, ze chrzescijanie, ktorzy
Go przyjmuja i «<wierzg w imie

Jego» (J 1, 12) sa rownoczesnie
$wiatloscig z tej Swiatlosci. Dlatego,
kiedy prosimy Boga o swiattosc, Zeby
widziec, rGwnoczesnie prosimy,
zebySmy my sami byli jak Jan
Chrzciciel, $wiadkami Swiatlosci w
Swiecie.

Nie wystarcza nam nagly impuls,
ktory pozwolil nam ruszy¢ w droge.
Nie jest rowniez wystarczajacy ow
blysk, ktory, oswietlajac glebie zycia,
pozwala nam przyjac wilasciwy
kierunek. Potrzebujemy swiatlosci,
ktora bedzie nam towarzyszyta od
srodka. Potrzebujemy sity
ozywiajacej nasza site. To jest



wlasnie rola, ktora pelnig w naszej
duszy cnoty teologalne: wiara,
nadzieja i mitos¢. Sa one niczym trzy
snopy Swiatla, jak trzy kolory
podstawowe zycia Bozego w nas.
Istotnie te trzy cnoty «uzdalniaja
wladze czlowieka do uczestnictwa w
naturze Bozej»[5]; przy ich pomocy
«Bog ubdstwia nas dobrym
ubostwieniem»[6].

Wiara, nadzieja i mitlo$¢ odpowiadaja
W pewnym sensie «trzem wymiarom
czasu: postuszenstwo wierze
przyjmuje Stowo, ktére pochodzi z
wiecznosci, a ktore po ogloszeniu w
historii zamienia sie¢ w mito$¢ w
terazniejszosci i w ten sposob
otwiera wrota nadziei»[7]. Wiara nas
uprzedza — mowi nam, skad
przychodzimy, ale réwniez dokad
idziemy. Nie jest to tylko pamiec
przesziosci, ale rowniez Swiattlo,
ktore oSwietla przyszios¢. Wiara
otwiera przed nami nadzieje, kieruje
nas w strone zycia. Zas posrodku nici



rozciggnietej miedzy tymi dwoma
biegunami rozwija sie mitos¢, ktora
odmienia sie zawsze w czasie
terazniejszym. Silag wiary i ufnoscia
nadziei mozemy powiedziec sobie:
tutaj i teraz, w tej osobie, w tej
sytuacji, moge byc, przy wszystkich
moich ograniczeniach, Swiattoscia
Boga, miloscia Boga.

Nowos¢ pochodzi z zycia z Nim

«Swiat cierpi wielkg potrzebe, moje
dzieci — mowil przy pewnej okazji
Sw. Josemaria — dlatego ze wiele
milionow dusz nie zna Boga, nie
widzieli jeszcze Swiatla Odkupiciela.
Kazdy z was powinien byc¢ taki —
chce tego Pan — aby inni czuli sie
przy nim quasi lucernce lucenti in
caliginoso loco, jak przy lampie,
ktora Swieci w ciemnym miejscu»[8].

Swiatlo, ktére zapala te lampe, ma
dwa Zrodla. Pierwsze przynalezy do
nas w zwigzku ze zwyklym faktem
bycia stworzonym na obraz i



podobienstwo Boze. To zrodlo nigdy
nas nie opuszcza i objawia sie w
naszej zdolnos$ci rozumienia tego, co
prawdziwe, w naszej sktonnosci do
pragnienia tego, co dobre, a nawet,
glebiej, w naszej godnosci
wynikajgcej z faktu, ze wyszliSmy z
reki w najwyzszym stopniu madrego,
peinego miltosci, wolnego Stworcy,
nie zas$ Slepego losu. Do tego zrdodia
dodaje sie strumien, ktorym jest
nasze «odrodzenie dokonane przez
Chrzest, ktory sprawia, ze kazdy
chrzescijanin ma ontologicznie nowe
zycie, ktore rodzi sie w jego
wnetrzu»[9]. Ten sakrament
uzdrawia rane grzechu, ktdra
dziedziczymy po naszych rodzicach, i
uzdalnia nas do rozswietlania
naszego otoczenia.

Te dwa wielkie zrodla — bycie
stworzonymi na obraz Boga i nasz
Chrzest — daja nam impuls do
odbijania Swiatla Boga. Kiedy pewien
faryzeusz, kryjac sie przed innymi,



podszed} do Jezusa, zeby zapytac Go,
w jaki sposob zy¢ naprawde blisko
Boga, Jezus odpowiedzial mu: «Kto
speinia wymagania prawdy, zbliza
sie do Swiatla» (J 3, 21). ROwniez
nasze uczynki, unoszone
mitosierdziem Boga, wytwarzaja
Swiatlo, jezeli zgodzimy sie na
dziatlanie pod wplywem naszej
dobroci i Jego taski, jezeli
pozbedziemy sie tego, co prowadzi
nas do poruszania sie niekiedy w
kierunku przeciwnym. Ta zazylos¢ ze
Swiatlem Boga, ta tatwos¢
wybierania dawanych przez Niego
wazniejszych dobr zamiast innych
pozornych, zamienia sie stopniowo
we «wspotmiernosc¢ (connaturalitas)
cztowieka z prawdziwym dobrem. Ta
»sconnaturalitas” jest zakorzeniona w
cnotach samego czlowieka i dzieki
nim sie rozwija: w roztropnosci i
innych cnotach kardynalnych, a
przede wszystkim w teologalnych
cnotach wiary, nadziei i mitosci»[10].



Utozsamienie z Jezusem Chrystusem
polega na rozwoju przez taske i przez
akceptacje Jezusa w naszej duszy, tej
coraz wiekszej wspotmiernosci z Nim,
w taki sposob, ze mozemy osiggnac
te same uczucia (por. Flp 2, 5), te
same postawy co On. Im bardziej
rozwijamy zazylos¢ z Jezusem, tym
bardziej zdajemy sobie sprawe, ze
poszukiwanie Swietosci nie polega
zasadniczo na walce o osiggniecie
poziomu okreslonego standardu
moralnego, tylko na ufnej wedréwce
z Bogiem, poprzez ktdra razem z Nim
odczuwamy, cierpimy i intensywnie
przezywamy. Jakze dobrze ilustrowat
to Sw. Josemaria: «W chwilach
wyczerpania, niecheci zwracaj sie z
ufnoscig do Pana, jak ten nasz
przyjaciel: ,Jezu, Ty sam wiesz lepiej,
co z tym zrobi¢... Zanim zaczne
walke, juz jestem zmeczony”»[11]. Na
tym polega odpowiedzialnosé¢
chrzescijanina: na odpowiadaniu z
Nim. «Jezu, oto jestem. Z Toba. Ty
sam wiesz lepiej, co z tym zrobic...».



KKk

W ten sposob pojmowane zycie
chrzescijanskie nie polega na
zaakceptowaniu pewnego systemu
idei, tylko na ufnosci do jednej osoby:
do Chrystusa. Takie zycie prowadzito
tak wielu mezczyzn i tak wiele kobiet
na przestrzeni historii. Dzisiaj nie
mamy odmiennego przestania ani
innych srodkow. Tak jak oni, mamy
zadanie o$wiecania $wiata od
wewnatrz, jak obrazowo opisywaly
to pisma pierwszych wiekow: «Czym
jest dusza w ciele, tym sa w Swiecie
chrzescijanie (...). Tak zaszczytne
stanowisko Bog im wyznaczyl, ze nie
godzi sie go opusci¢»[12]. By¢ dusza
Swiata. To jest nasza droga i te droge
nosimy w sobie. To Jezus Chrystus,
ktory miluje nas, takimi jak On sam
— bardzo ludzkich i bardzo Bozych.

Carlos Ayxela

Thum. Bronistaw Jakubowski



[1] Sw. Augustyn, Kazanie 141, 1;4.

[2] Kongregacja Nauki Wiary, List
Placuit Deo, 11.

[3] Franciszek, Lumen Fidei, 4.

[4] Sw. Josemaria, Przyjaciele Boga,
127.

[5] Katechizm Kosciota Katolickiego,
1812.

[6] Sw. Josemaria, Przyjaciele Boga,
98.

[7] J. Ratzinger, Communio. Un
programa teologico y eclesial,
Encuentro, Barcelona 2013, str. 303.

[8] Sw. Josemaria, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 2 czerwca
1974 r.

[9] Mons. Fernando Ocariz,
,<Powolanie do Opus Dei —


https://opusdei.org/pl-pl/document/opus-dei-w-kosciele-ii/

powolaniem w Kosciele”, w: Opus Dei
w Kosciele, thum. Katarzyna
Zdrzenicka.

[10] Sw. Jan Pawel II, encyklika
Veritatis Splendor, 64.

[11] Sw. Josemaria, KuZnia, 244.

[12] List do Diogneta, VI.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-
ii-droge-niesiemy-w-so/ (12-02-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/document/opus-dei-w-kosciele-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/document/opus-dei-w-kosciele-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-ii-droge-niesiemy-w-so/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-ii-droge-niesiemy-w-so/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-ii-droge-niesiemy-w-so/

	Bardzo ludzcy i bardzo Boży (2): Drogę niesiemy w sobie

