
opusdei.org

Bardzo ludzcy i
bardzo Boży (2):
Drogę niesiemy w
sobie

Łaska Chrztu, cnoty teologalne
czy nasza dziecięca godność to
siły, które prowadzą nas ku
Bogu.

14-04-2021

Nieustanne poszukiwanie Boga.
Takie było życie św. Augustyna:
namiętne poszukiwanie, które nie
zawsze trafiało na ścieżki naprawdę
wiodące ku Niemu. W latach swojej



młodości św. Augustyna mocno
poruszało zainteresowanie literaturą
i podziw wzbudzany w innych przez
jego zdolności retoryczne. Niekiedy
takie impulsy raczej oddalały go od
Boga, a nawet przyjmował idee
oddalające go od wiary. Niemniej
jednak, poszukiwanie prawdy i
lektura Pisma Świętego stopniowo
przybliżyły go do chrześcijaństwa.
Być może mając na myśli ten proces i
znając wiele mądrych osób, z
którymi dzielił niepokoje, ale które
nie dotarły do Chrystusa, św.
Augustyn pisał, że niezależnie od
tego, jak wiele rozważań się
prowadzi, «nie wszyscy znajdują
drogę. Mędrcy tego świata pojmują,
że Bóg jest pewnym bytem
wiekuistym, niezmiennym, ale widzą
Go z daleka (…). Syn Boży, który
zawsze jest Prawdą i Życiem w Ojcu,
stając się człowiekiem, stał się drogą
przez wzgląd na nas, którzy nie
mieliśmy jak dojść do prawdy. Niech



twoja droga prowadzi przez
człowieka, a dojdziesz do Boga»[1].

Dochodzimy do Boga przez
Chrystusa

Być może nietrudno wyczuć, że to
właśnie Boga poszukujemy, że to On
czeka na nas u kresu podróży. To
samo dzieje się z początkiem:
stwierdzamy w naszym wnętrzu
istnienie pewnego impulsu i
podejrzewamy, że impuls ten
pochodzi od Niego. Niemniej jednak,
może być trudniej doświadczyć, że
Bóg również jest drogą. Do Boga
dochodzi się przez Niego samego. I to
właśnie dlatego, żebyśmy mogli
pokonać tę drogę, Bóg posłał na świat
swojego własnego Syna. Możemy nie
tylko słuchać Go, patrzeć na Niego
lub Go dotykać, ale nawet 
uczestniczyć w Jego życiu. Jezus «nie
ograniczył się do pokazania nam
drogi służącej do odnalezienia Boga,
drogi, którą moglibyśmy podążać na



nasz własny rachunek, słuchając Jego
słów i naśladując Jego przykład.
Chrystus, żeby otworzyć nam drzwi
wyzwolenia, raczej sam zamienił się
w drogę: „Ja jestem drogą” (J 14,
6)»[2].

Potwierdza nam to liturgia Mszy
Świętej, kiedy na zakończenie
Modlitwy Eucharystycznej, kapłan
mówi, podnosząc Chleb i Wino:
«Przez Chrystusa, z Chrystusem i w
Chrystusie…». Do Boga możemy dojść
tylko przez Chrystusa, z Chrystusem i
w Chrystusie. Jego osoba jest drogą,
przez którą musimy przejść, prawdą,
wraz z którą możemy dotrzeć do
celu, i życiem, w którym możemy żyć
naszym własnym życiem. Dlatego, od
owego pierwszego razu w
Wieczerniku każda z celebracji
Eucharystii osiąga szczyt w Komunii
z Ciałem Jezusa. Bóg staje się
pokarmem dla drogi, drogi, którą jest
On sam.



Wkroczenie na tę drogę umożliwia
pełnię życia. «Wiara rodzi się w
spotkaniu z Bogiem żywym, który
nas wzywa (…). Jawi się jako światło
na drodze, wskazujące kierunek
naszej wędrówki w czasie»[3]. Święty
Josemaría smakował w szczególny
sposób pewność odnalezienia
samego Chrystusa z Ewangelii:
«Jezus jest drogą. Pozostawił za sobą
na tej ziemi wyraźne odbicie swoich
kroków (…). Jak bardzo lubię
powtarzać te słowa: Jezus Chrystus,
ten sam, jaki był wczoraj dla
Apostołów i dla wszystkich
poszukujących Go, żyje dziś dla
nas»[4].

Trzy snopy światła

O Janie Chrzcicielu czwarta
Ewangelia mówi nam, że «przyszedł
on na świadectwo, aby zaświadczyć o
światłości, by wszyscy uwierzyli
przez niego. Nie był on światłością,
lecz został posłany, aby zaświadczyć



o światłości» (J 1, 6-8). Ta światłość, o
której Jan dawał świadectwo, chce
się objawić również w każdym
ochrzczonym. Istotnie, jeżeli
Chrystus, jak głosimy w jednej z
wersji Credo, jest «Światłością ze
Światłości», można również
powiedzieć, że chrześcijanie, którzy
Go przyjmują i «wierzą w imię
Jego» (J 1, 12) są równocześnie
światłością z tej Światłości. Dlatego,
kiedy prosimy Boga o światłość, żeby
widzieć, równocześnie prosimy,
żebyśmy my sami byli jak Jan
Chrzciciel, świadkami Światłości w
świecie.

Nie wystarcza nam nagły impuls,
który pozwolił nam ruszyć w drogę.
Nie jest również wystarczający ów
błysk, który, oświetlając głębię życia,
pozwala nam przyjąć właściwy
kierunek. Potrzebujemy światłości,
która będzie nam towarzyszyła od
środka. Potrzebujemy siły
ożywiającej naszą siłę. To jest



właśnie rola, którą pełnią w naszej
duszy cnoty teologalne: wiara,
nadzieja i miłość. Są one niczym trzy
snopy światła, jak trzy kolory
podstawowe życia Bożego w nas.
Istotnie te trzy cnoty «uzdalniają
władze człowieka do uczestnictwa w
naturze Bożej»[5]; przy ich pomocy
«Bóg ubóstwia nas dobrym
ubóstwieniem»[6].

Wiara, nadzieja i miłość odpowiadają
w pewnym sensie «trzem wymiarom
czasu: posłuszeństwo wierze
przyjmuje Słowo, które pochodzi z
wieczności, a które po ogłoszeniu w
historii zamienia się w miłość w
teraźniejszości i w ten sposób
otwiera wrota nadziei»[7]. Wiara nas
uprzedza — mówi nam, skąd
przychodzimy, ale również dokąd
idziemy. Nie jest to tylko pamięć
przeszłości, ale również światło,
które oświetla przyszłość. Wiara
otwiera przed nami nadzieję, kieruje
nas w stronę życia. Zaś pośrodku nici



rozciągniętej między tymi dwoma
biegunami rozwija się miłość, którą
odmienia się zawsze w czasie
teraźniejszym. Siłą wiary i ufnością
nadziei możemy powiedzieć sobie:
tutaj i teraz, w tej osobie, w tej
sytuacji, mogę być, przy wszystkich
moich ograniczeniach, światłością
Boga, miłością Boga.

Nowość pochodzi z życia z Nim

«Świat cierpi wielką potrzebę, moje
dzieci — mówił przy pewnej okazji
św. Josemaría — dlatego że wiele
milionów dusz nie zna Boga, nie
widzieli jeszcze światła Odkupiciela.
Każdy z was powinien być taki —
chce tego Pan — aby inni czuli się
przy nim quasi lucernæ lucenti in
caliginoso loco, jak przy lampie,
która świeci w ciemnym miejscu»[8].

Światło, które zapala tę lampę, ma
dwa źródła. Pierwsze przynależy do
nas w związku ze zwykłym faktem
bycia stworzonym na obraz i



podobieństwo Boże. To źródło nigdy
nas nie opuszcza i objawia się w
naszej zdolności rozumienia tego, co
prawdziwe, w naszej skłonności do
pragnienia tego, co dobre, a nawet,
głębiej, w naszej godności
wynikającej z faktu, że wyszliśmy z
ręki w najwyższym stopniu mądrego,
pełnego miłości, wolnego Stwórcy,
nie zaś ślepego losu. Do tego źródła
dodaje się strumień, którym jest
nasze «odrodzenie dokonane przez
Chrzest, który sprawia, że każdy
chrześcijanin ma ontologicznie nowe
życie, które rodzi się w jego
wnętrzu»[9]. Ten sakrament
uzdrawia ranę grzechu, którą
dziedziczymy po naszych rodzicach, i
uzdalnia nas do rozświetlania
naszego otoczenia.

Te dwa wielkie źródła — bycie
stworzonymi na obraz Boga i nasz
Chrzest — dają nam impuls do
odbijania światła Boga. Kiedy pewien
faryzeusz, kryjąc się przed innymi,



podszedł do Jezusa, żeby zapytać Go,
w jaki sposób żyć naprawdę blisko
Boga, Jezus odpowiedział mu: «Kto
spełnia wymagania prawdy, zbliża
się do światła» (J 3, 21). Również
nasze uczynki, unoszone
miłosierdziem Boga, wytwarzają
światło, jeżeli zgodzimy się na
działanie pod wpływem naszej
dobroci i Jego łaski, jeżeli
pozbędziemy się tego, co prowadzi
nas do poruszania się niekiedy w
kierunku przeciwnym. Ta zażyłość ze
światłem Boga, ta łatwość
wybierania dawanych przez Niego
ważniejszych dóbr zamiast innych
pozornych, zamienia się stopniowo
we «współmierność (connaturalitas) 
człowieka z prawdziwym dobrem. Ta
„connaturalitas” jest zakorzeniona w
cnotach samego człowieka i dzięki
nim się rozwija: w roztropności i
innych cnotach kardynalnych, a
przede wszystkim w teologalnych
cnotach wiary, nadziei i miłości»[10].



Utożsamienie z Jezusem Chrystusem
polega na rozwoju przez łaskę i przez
akceptację Jezusa w naszej duszy, tej
coraz większej współmierności z Nim,
w taki sposób, że możemy osiągnąć
te same uczucia (por. Flp 2, 5), te
same postawy co On. Im bardziej
rozwijamy zażyłość z Jezusem, tym
bardziej zdajemy sobie sprawę, że
poszukiwanie świętości nie polega
zasadniczo na walce o osiągnięcie
poziomu określonego standardu
moralnego, tylko na ufnej wędrówce
z Bogiem, poprzez którą razem z Nim
odczuwamy, cierpimy i intensywnie
przeżywamy. Jakże dobrze ilustrował
to Św. Josemaría: «W chwilach
wyczerpania, niechęci zwracaj się z
ufnością do Pana, jak ten nasz
przyjaciel: „Jezu, Ty sam wiesz lepiej,
co z tym zrobić... Zanim zacznę
walkę, już jestem zmęczony”»[11]. Na
tym polega odpowiedzialność
chrześcijanina: na odpowiadaniu z
Nim. «Jezu, oto jestem. Z Tobą. Ty
sam wiesz lepiej, co z tym zrobić…».



***

W ten sposób pojmowane życie
chrześcijańskie nie polega na
zaakceptowaniu pewnego systemu
idei, tylko na ufności do jednej osoby:
do Chrystusa. Takie życie prowadziło
tak wielu mężczyzn i tak wiele kobiet
na przestrzeni historii. Dzisiaj nie
mamy odmiennego przesłania ani
innych środków. Tak jak oni, mamy
zadanie oświecania świata od
wewnątrz, jak obrazowo opisywały
to pisma pierwszych wieków: «Czym
jest dusza w ciele, tym są w świecie
chrześcijanie (…). Tak zaszczytne
stanowisko Bóg im wyznaczył, że nie
godzi się go opuścić»[12]. Być duszą
świata. To jest nasza droga i tę drogę
nosimy w sobie. To Jezus Chrystus,
który miłuje nas, takimi jak On sam
— bardzo ludzkich i bardzo Bożych.

Carlos Ayxelà

Tłum. Bronisław Jakubowski



[1] Św. Augustyn, Kazanie 141, 1;4.

[2] Kongregacja Nauki Wiary, List 
Placuit Deo, 11.

[3] Franciszek, Lumen Fidei, 4.

[4] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
127.

[5] Katechizm Kościoła Katolickiego,
1812.

[6] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
98.

[7] J. Ratzinger, Communio. Un
programa teológico y eclesial,
Encuentro, Barcelona 2013, str. 303.

[8] Św. Josemaría, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 2 czerwca
1974 r.

[9] Mons. Fernando Ocáriz, 
„Powołanie do Opus Dei —

https://opusdei.org/pl-pl/document/opus-dei-w-kosciele-ii/


powołaniem w Kościele”, w: Opus Dei
w Kościele, tłum. Katarzyna
Zdrzenicka.

[10] Św. Jan Paweł II, encyklika 
Veritatis Splendor, 64.

[11] Św. Josemaría, Kuźnia, 244.

[12] List do Diogneta, VI.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-

ii-droge-niesiemy-w-so/ (12-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/document/opus-dei-w-kosciele-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/document/opus-dei-w-kosciele-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-ii-droge-niesiemy-w-so/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-ii-droge-niesiemy-w-so/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-ii-droge-niesiemy-w-so/

	Bardzo ludzcy i bardzo Boży (2): Drogę niesiemy w sobie

