opusdei.org

Bardzo ludzcy i
bardzo Bozy (1):
Jezu, co mamy
czynic?

W pierwszym artykule na temat
ludzkich cnét zastanowimy sie,
jak wszystkie nasze pragnienia
moga odnalez¢ swoja harmonie
w Bogu. OdKkrycie tego wymaga
dluzszego czasu, ale przynosi
wyzwolenie.

16-03-2021

Moze wydawac sie dziwne, zZe Sw.
Augustyn, w swoich wyznaniach, w



pewnej chwili zaczyna opisywac
wplyw «ciezaru» na przedmioty
fizyczne w jego otoczeniu. Zgodnie z
wiedzg wlasciwa IV wiekowi po
Chrystusie pozniejszy biskup
Hippony zauwaza, Ze istnieje cos, co
sprawia, ze ogien zawsze kieruje sie
w gore, podczas gdy kamien — w dot.
Nastepnie skupia sie na tym, ze jezeli
zmiesza sie oliwe z woda, ta
pierwsza zawsze wyplywa na
powierzchnie tej drugiej. Zwraca tez
uwage na fakt, ze w jakis sposob
wszystko, co jest nie uporzadkowane,
poszukuje ladu i w nim spoczywa.
Swiety Augustyn wyczuwa, ze we
wszystkich tych ruchach rzeczami
kieruje ich «ciezar». To wlasnie
wowczas poetyckim jezykiem
wyznaje: «Moim cigezarem jest mitos¢
moja. Ona mnie niesie, dokadkolwiek
daze»'". Chodzi o uniwersalne
doswiadczenie. To, czego pragniemy,
czego poszukujemy, czego chcemy,
jest tym, co wprawia nas w ruch.
Zawsze staramy sie o spelnienie



pragnienia, dgzacego do trwatosci.
Ten «ciezar» prowadzi nas do mniej
lub bardziej pelnego szczescia,
poniewaz nie chcemy dac sie oszukac
banalnemu i ulotnemu zadowoleniu.
Jak odkry¢ te mitosc, ktora poczut sie
uniesiony Sw. Augustyn?

Proces calej historii

«Co mam czyni¢, aby osiggnac zycie
wieczne?», zapytal Jezusa pewien
miodzieniec (por. £k 18, 18). Chodzi o
ustep z Pisma Swietego, wobec
ktorego zachowujemy peine
milczenia oczekiwanie, poniewaz
stawia on pytanie dotyczace nas
wszystkich. Co odpowie Ten, ktory
jest Bogiem i Czlowiekiem? Niemniej
jednak, mlodzieniec tuz przed
zadaniem pytania, uzyl zdania, w
ktorym Pan dostrzega cos dziwnego.
Zwracil sie on do Jezusa, nazywajac
go «Nauczycielem dobrymby».
Odpowiedz moze nam sie wydawac
nieco ostra: «Nikt nie jest dobry, tylko



sam Bog» (Lk 18, 19). Nie wiemy, w
jaki sposéb, Pan spostrzegl, ze z
pewnoscia mlodzieniec poszukuje w
swoim zyciu czegos wiecej, ale ze w
rzeczywistosci uwaza, ze co$ wiecej
da mu stworzone dobro, cos, co moze
kontrolowac, cos, do czego moze
przylgnac tutaj, na ziemi. Dlatego,
chociaz w kolejnym pytaniu Jezus
upewnia sie, ze mlodzieniec stara sie
wypelnia¢ prawo Boze, chce pojs¢
dalej, chce, zeby zerwal on
definitywnie z ukrytym
upodobaniem do tego wypeiniania
prawa i z bozkami ludzkiej
pomyslnosci: «Jednego ci jeszcze
brak: sprzedaj wszystko, co masz, i
rozdaj ubogim, a bedziesz mial skarb
W niebie; potem przyjdz i chodz za
Mna» (Lk 18, 22). W scenie tej
obserwujemy wezwanie Pana,
nastepnie wyczuwamy wewnetrzng
batalie mlodzienca, ktora konczy sie
smutnym odwrotem. Jezus by¢ moze
marzy} o wielkim uczniu, ale
milodzieniec powrdcit do wygody



swojego domu, swojego bogactwa i
swoich znajomych.

Owo wielkie szczescie, ktorego
gorgco pragnie mlodzieniec, nie lezy
bezposrednio w zasiegu naszej reki.
Nie mozemy nim zarzadzac ani nad
nim zapanowac. Mozemy jedynie
otrzymac je, oddajac sie Bogu. Swiety
Jan Pawetl IT mowi: «Jesli jednak tylko
Bog jest Dobrem, to czlowiek sam,
choc¢by najscislej przestrzegal
przykazan, nigdy nie zdola o
wilasnych sitach ,wypeini¢” Prawa, to
znaczy uznac Pana jako Boga i oddac
Mu czci naleznej tylko Jemu (por. Mt
4, 10). ,, Wypetnienie” moze nastgpic
tylko jako dar Bozy»™. By¢ moze
dlatego przede wszystkim wymagana
jest cierpliwos¢, umiejetnosc
czynnego oczekiwania. Mito$¢
chrzescijanina to nie chwilowy blysk
— chociaz taki blysk moze réwniez
wystgpi¢ — ale historia milosci,
wszystkie za$ historie majg swoj
wlasny przebieg. «Laska zwykle



dziala we wlasnym tempie i nie lubi
pospiechu»”. Mlodzieniec by¢ moze
poszukuje natychmiastowego
spelnienia sie jego pragnienia,
niecierpliwi sie, nie zdaje sobie
sprawy, ze mitlo$¢ Boza, niczym
zasiane ziarno, potrzebuje czasu,
zeby wzrastac u boku Chrystusa.
Niemniej jednak, widzimy w
Ewangelii, jak Jezus przygotowywat
swoich stopniowo, bez pospiechu, ale
réwniez bez przerw. Swiety Jan
Chrzciciel, by¢ moze nieco
zniecierpliwiony, kaze z wiezienia
zapytac¢ Chrystusa za posrednictwem
swoich uczniow: «Czy Ty jeste$ Tym,
ktory ma przyjsc¢, czy tez innego
mamy oczekiwac?» (Lk 7, 20). Nam
moze sie czasami wydawac, ze Jezus
niedostatecznie sie spieszy i
niecierpliwimy sie, zeby stac sie
dobrymi w jednej chwili.

Aby uformowac trwale pragnienie



Wiemy, ze uczniowie — tak samo jak
wszyscy — potrzebowali czasu,
dlatego ze, tak jak bogaty
milodzieniec, najpierw musieli
oczysci¢ prozna wyobraznie, ktorg
sobie uformowali: pokuse sukcesu,
prestizu, ludzkiej chwaty, wygodnego
zycia. Potrzebowali zrozumie¢
wazne sprawy, jak staranie o to, ze
«zawsze powinni sie modlic i nie
ustawac» (kk 18, 1) albo zeby
nauczac sie przebaczac
«siedemdziesiat siedem razy» (Mt 18,
22). Kiedy Pan zobaczyl jednak, ze
Apostolowie majg juz minimalne
przygotowanie, po calonocnej
modlitwie, postat ich jednego po
drugim (por. Mt 10, 1-5; Lk 6, 12). Nie
oznacza to, ze droga formacyjna
uczniow juz sie zakonczyla.
Przeciwnie. Swiety Josemaria
powtarzat wielokrotnie, ze formacja
apostota nie konczy sie nigdy. Bylo
oczywiste, ze u wielu z nich Boze
wezwanie nie przenikneto do glebi.
Niektorzy stracili zainteresowanie



dla nauczania Jezusa. «Wielu
uczniow Jego odeszlo i juz z Nim nie
chodzito» (] 6, 66), albo opuscili
Jezusa nawet podczas Jego
ostatecznej proby. Wynika z tego, ze
pragnienia tak jednych, jak i drugich
nie byly jeszcze zdecydowane,
stabilne, zdyscyplinowane.

Stopniowo, z Boza cierpliwoscig, Bog
zbliza sie do naszego serca, wzywa
nas i posyla, abySmy glosili
Ewangelie wszystkim mezczyznom 1
kobietom. Robi to poprzez chwile
osobistego rozwazania, adoracji
eucharystycznej, modlitw ustnych, w
ktorych przyjmujemy stowa
proponowane nam przez Koscidl, a
takze za posSrednictwem nieustannej
kontemplacji w ciggu dnia.
Odkrywamy blisko$¢ z Nim,
smakujemy Jego przyjazn, Jego
spojrzenie, Jego trwalos¢, Jego
zrozumienie... Bog przygotowuje nas
rowniez poprzez przeciwienstwa.
Jest to Swiadomy i absolutnie nie



automatyczny proces, poprzez ktory
stopniowo obalamy nasze bozki —
mate i duze, wewnetrzne i
zewnetrzne, Zeby zrobic¢ Jezusowi
wiecej miejsca w naszej duszy. Na
koniec przybliza sie do naszego serca
poprzez ciagla prace, ktora wypeinia
nasz dzien: «Ojciec moj dziala az do
tej chwilii Ja dzialam» (J 5, 17). On
sam, ktory umiescit pragnienie dobra
W naszym sercu — «ciezar», ktory
prowadzil Sw. Augustyna — to
pragnienie speini.

Harmonia ddébr

Na przestrzeni naszego zycia czesto
popeniamy bledy, poszukujac
ulotnych débr, ktore nie syca serca,
dobr pozornych, ktore nie prowadza
nas do Boga — zrodia wszelkiego
dobra. Przypominajac niepokoj
bogatego mlodzienca dotyczacy tego,
Co powinno sie robic, zeby osiggnac
niebo, Sw. Jan Pawel II podkre$la, ze
«tylko Bog moze odpowiedziec¢ na



pytanie o dobro, poniewaz On sam
jest Dobrem. Istotnie, zadac pytanie o
dobro znaczy w ostatecznej analizie
Zwrocic sie ku Bogu — peini dobra.
Jezus ukazuje, ze pytanie mlodzienca
jest w istocie pytaniem religijnym i ze
dobro¢, ktdra pocigga czlowieka a
zarazem go zobowigzuje, ma swoje
zrodlo w Bogu, a wrecz jest samym
Bogiem»".

Jezus, kiedy wielu Go opuscilo, pyta
tych dwunastu, czy oni rowniez
zamierzaja odejs¢. Piotr odpowiada:
«Panie, do kogoz pojdziemy? (...) Ty
jeste$ Swietym Bozym» (] 6, 68-69). W
owym wezwaniu mitosci oni odkryli
ostateczny sens swojego zycia:
Krolestwo Boze, Zycie wieczne,
niebo. Piotr odkryl to, co pdzniej
powiedziala Sw. Teresa z Awili: «Bog
sam wystarczy»". Odnalazl ukryty
skarb. Wlasnie wowczas pozostale
pragnienia odnajduja harmonijne,
wywazone, rozumne miejsce w jego
sercu. To wilasnie woéwczas dobra, ku



ktorym kierujg sie te pragnienia,
tworzg uporzadkowana catosc. Nie
musi od nich uciekag, ale one nad
nim nie panujg. Ten, kto uwaza Boga
za stojacego ponad wszystkimi
innymi dobrami, czuje sie rzeski,
hojny, wyzwolony, aby nies$c site
Ewangelii wszystkim stworzeniom.
Wlasnie mozliwosé, aby tego nie
robi¢, «tworzy Swiattocien ludzkiej
wolnosci. Pan zaprasza nas, pobudza
nas — poniewaz czule nas kocha! —
do wyboru dobra»™.

Swiety Josemaria zachecal nas, aby
namietnie kochac swiat, ale nie
dlatego ze Swiat stworzony jest
absolutem, tylko dlatego ze jest to
pierwszy dar Boga, pierwsze zrdodio
pragnien rodzacych sie w ludzkim
sercu. Niemniej jednak, pragnienia te
musza by¢ rozszerzane przez mitos¢,
ktora prowadzi nas do nadawania
sensu wszystkim naszym zajeciom.
To wielkie Boze pragnienie nadaje
jednosc calej naszej egzystencji, nie



eliminuje ludzkich pragnien —
towarzystwa, przysztosci, planow —
ale oczyszcza je i gromadzi w
wezwaniu do bliskosci z Bogiem.
Swiety Augustyn zauwazal, ze cnoty
moralne, prowadzac nas do
szczescia, w rzeczywistosci
utozsamiaja sie z mitoscia do Boga.
Wszystkie nasze starania, aby
0siggnac tatwos¢ i upodobanie w
czynieniu dobra, sa zawsze
staraniami o to, by mitowac. Dlatego
biskup z Hippony okreslal kazdg z
cndt w shuzbie tej mitosci:
umiarkowanie to mitos¢, ktora nie
ulega zepsuciu, mestwo to mitosc,
ktora wszystko znosi, sprawiedliwos¢
to mitosc¢, ktora nie zbacza z drogi,
zas$ roztropnos$c to mitosc, ktora

rozeznaje, jak kocha¢ bardziej"”.

KKk
Ta droga poszukiwania harmonii

naszych pragnien ulega umocnieniu
na przestrzeni zycia, poniewaz



zawsze chodzi o jaka$ historie.
Czesto nadmiernie nam sie spieszy,
podejmujemy pospieszne decyzje,
poszukujemy natychmiastowych
korzysci... Nie jest to jednak
wlasciwa logika, zeby podjac te
droge. Po angielsku mowi sie
niekiedy, ze kto$ «<wpada w mitos$c»,
falls in love, jakby chodzilo o jakies
nagle wydarzenie. Nawet jezeli
niekiedy dochodzi do takiego blysku
Swiatla, nie kazda droga bedzie
wilasnie taka. Moze zaskakiwac, ze
Maryja odpowiedziala tak szybko
aniotowi, kiedy oznajmiono Jej, ze
bedzie matka Mesjasza, jak gdyby w
sposob piorunujacy i gwaltowny
odkryla cala Boza milos$¢. Jednak w
rzeczywistosci Bog dziatal w duszy
naszej Matki od chwili Jej
niepokalanego poczecia i przez cale
Jej zycie, ktore od poczatku bylo
historig mitosci.

Paul O'Callaghan



Ttum. Bronistaw Jakubowski

[1] Sw. Augustyn, Wyznania, Ksiega
13, IX, thum. X. dr Jan Czuj, Pax,
Warszawa 1954.

[2] Sw. Jan Pawel II, encyklika
Veritatis Splendor, 11.

[3] Sw. Josemaria, Bruzda, 668.

[4] Sw. Jan Pawel II, encyklika
Veritatis Splendor, 9.

[5] Sw. Teresa od Jezusa, fragment
rekopisu odnalezionego w jej
modlitewniku.

[6] Sw. Josemaria, Przyjaciele Boga,
24.

[7] Por. Sw. Augustyn, O obyczajach
Kosciota Katolickiego i obyczajach
manichejczykow, 1, 15, 25.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-i-
jezu-co-mamy-czynic/ (25-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-i-jezu-co-mamy-czynic/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-i-jezu-co-mamy-czynic/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-i-jezu-co-mamy-czynic/

	Bardzo ludzcy i bardzo Boży (1): Jezu, co mamy czynić?

