opusdei.org

Bardzo ludzcy i
bardzo Bozy (8):
Bitwa o formacje

W niniejszym, 6smym artykule,
zatrzymujemy sie na
niektérych postawach i radach,
ktore lepiej sposobia nas do
bycia plodnym ziarnem w
naszym miejscu na swiecie.

17-11-2021

Chociaz w czasach sw. Pawla Ateny
mialy juz woéwczas chwile SwietnosSci
za soba, nadal pozostawaly
kulturalnym punktem odniesienia.



Swiety Lukasz méwi nam o ich
mieszkancach — niespokojnych
umystach — ze «poswiecaja czas
jedynie badZ na omawianie, badZ na
wyshuchiwanie czego$ nowego» (Dz
17, 21). Stad czyms$ zaskakujacym
okazuje sie sceptyczne odrzucenie
przez nich jedynej nowosci, ktéra
rzeczywiscie zasthuguje na taka
nazwe, czyli Smierci i
zmartwychwstania Chrystusa, ktory
wybawia nas od grzechu (por. Dz 17,
32). Na sw. Pawle musiala wywrzec
glebokie wrazenie ta porazka w
samym sercu klasycznej kultury.
Istotnie wywotata w nim gleboka
refleksje nad nowoscig
chrzescijanstwa, pod
przewodnictwem Ducha Swietego.
Dlaczego atenczykow nie pociggneto
to, co zmienilo zycie Apostola pogan?

Stare nowosci i autentyczna
nowosc¢



W listach sw. Pawla do chrzescijan z
Koryntu, do ktérych zwrdcit sie
bezposrednio po atenczykach,
znajduje sie owoc tego procesu
myslowego. Swiety Pawel
przedstawia dwie wielkie osie
umozliwiajgce przyjecie jego
przestania. Z jednej strony znajduje
sie tajemnica Krzyza Chrystusowego,
trudna do przyjecia przy pomocy
czysto ludzkiej logiki (por. 1 Kor 1,
20-25). Z drugiej strony sa rowniez
konkretne skutki tej nowosci w zyciu
codziennym: Krzyz niesie ze soba
nowy sposob zycia w Swiecie (por. 1
Kor 5, 7-8). Tylko z perspektywy tego
podwojnego przyjecia Jezusa
ukrzyzowanego w naszym zyciu
mozna moéwi¢ o nowosci we
wlasciwym znaczeniu. «Jezeli wiec
ktos pozostaje w Chrystusie, jest
nowym stworzeniem. To, co dawne,
minelo, a oto wszystko stalo sie
nowe» (2 Kor 5, 17).



Z ta sama nowoscig wigze sie Swiatlo,
ktore Sw. Josemaria otrzymat 2
pazdziernika 1928 r. — jego wizja
chrzes$cijan, ktérzy sa «nosicielami
jedynego plomienia zdolnego w
stanie oswiecic ziemskie drogi dusz;
jedynego blasku, w ktorym nie
bedzie nigdy miejsca dla ciemnosci,
mroku ani cienia»[1]. Autentyczna
chrzescijanska nowos¢, nasze zycie w
Jezusie, pozwalalo mu zdac sobie
sprawe, ze niektore sposrad tak
zwanych nowosci, wstrzasajacych
wowczas zyciem spoleczenstwa i
KoSciola, w rzeczywistosci stanowitly
tylko «upudrowana peruke
wolterianizmu albo
skompromitowany liberalizm XIX
wieku»[2]. Takie nowosci beda sie
ciagle pojawiac i znika¢. W
przeciwienstwie do
chrzescijanskiego przestania zawsze
beda istnie¢ inne nowosci, w ktorych
jedynie odradzajq sie «wszelkie
bledy, ktore zdarzaly sie juz na



przestrzeni wiekow»[3], to znaczy,
co$ niezwyKkle starego.

Znaczaca czeS¢ naszej misji
zwyczajnych chrzescijan polega na
niesieniu autentycznej nowosci
Chrystusa we wszystkie Srodowiska
naszego zycia, przy czym nie
mozemy dac si¢ uwiesc¢ temu, co w
glebi stanowi jedynie pozdér nowosci.
W tym celu niezbedne okazuje sie
przyjecie jej najpierw w naszym
Zyciu, przyzwolenie na wzrastanie z
cierpliwoscig i wysitkiem, zeby
nadawatla ksztalt naszej mentalnosci
i naszym postawom. Tylko w ten
SposoOb przyczynimy sie do tego, «by
wielu ludzi nie pozostawato w
ciemnosciach, lecz kroczylo drogami,
ktore prowadza do zycia
wiecznego»[4].

Najwazniejszy jest siewca

Wiele przypowiesci Jezusa o
Krolestwie Bozym ukazuje, ze Jego
obecnos¢ posrdd nas jest bezplatnym



darem. Na przyklad, w przypowiesci
o0 siewcy (por. Mt 13, 3), punktem
wyjscia jest dzialanie kogos, kto
wyslewa ziarno. Jest oczywiste, ze
bez tego poprzedzajgcego dziatania
nie moze by¢ owocow. Dlatego od
razu stoimy przed tym, co
najwazniejsze w opowiesci. To, czy
gleba jest dobra, Srednia czy zla,
rowniez jest wazne, ale wtorne.

Wiara odkrywa przed nami, ze
jestesmy dzie¢mi Boga: dziedzicami
Swiata (por. Ps 2, 8), powotanymi do
wspolpracy z naszym Ojcem, zeby
cale stworzenie stalo sie darem,
ktory On wymarzyt dla nas (por. Rz
8, 20-23). Ozywiani tg sama wiara,
ktora podtrzymywatla misje
pierwszych chrzescijan, staramy sie
odkrywac, w jaki sposdb wszystkie
ziemskie drogi moga prowadzi¢ do
Boga. JesteSmy przekonani, ze «Swiat
nie jest zly, bo jest owocem rak
Bozych, bo jest Jego dzielem, bo



Jahwe spojrzal na niego 1 ujrzal, ze
jest dobry»[5].

Wiedzac, ze jesteSmy dziecmi i
dziedzicami — w ostatecznym
rozrachunku apostotami —
zamieniamy samych siebie w to
ziarno rzucone na cztery strony
Swiata. Przede wszystkim napelnia
nas entuzjazmem $wiadomosc, ze
Bog stara sie rzuca¢ wcigz na nowo
ziarno, zeby wzbogacic swiat
glebokimi pragnieniami
przynoszenia owocow. W ten sposob
«mozemy zrozumiec¢ cala cudownos¢
Bozego wezwania. Dlon Chrystusa
zabrala nas z pszenicznego lanu:
siewca zaciska w swej zranionej
dloni garsc¢ pszenicy. Krew Chrystusa
obmywa ziarno, nasacza je. Potem
Pan rozrzuca te pszenice, aby
obumierajac, stala sie zyciem, a
wpadlszy w ziemie, mogla pomnozy¢
sie w zlocistych klosach»[6].

Obrabiac ziemie, doskonalic¢ ziarno



Niemniej jednak, nie wystarczy
rzucic¢ ziarno. Konieczne jest
rowniez, zeby miato ono site i rozum,
zeby zapusci¢ korzenie. Poza tym
ziemie mozna nawozi¢, mozna ja
obrabia¢ i zarzadzac nig w jak
najlepszy sposob (por. Lk 13, 6-9).

Jezeli chcemy, zeby owoc byt tak
obfity, zeby, jak mowi Jezus, nawet
ptaki mogly sie chronic na gateziach
drzewa, w ktdre zamieni sie 6w
pierwszy gest (por. Mt 13, 31-32),
istotna czescig naszego sposobu
wspolpracy bedzie przygotowanie, w
zaleznosci od naszych mozliwosci,
dobrego ziarna. W tym celu
potrzebujemy przede wszystkim
przekonac sie, ze wiara, ktora
chcemy zyc¢ i ktora chcemy dzielic,
nie jest czyms$ nieracjonalnym ani
arbitralnym, ale ze pozostaje w
najglebszej relacji z prawda.
Potrzebujemy mie¢ zyciowe
doswiadczenie, Ze wiara nie
«sprowadza sie do pieknego uczucia,



ktore daje pocieche i zagrzewa, ale
uzaleznione jest od zmiennosSci
naszego ducha, zmiennosci
czasOw»[7]. Papiez Franciszek
przypomnial nam: «Czlowiek
potrzebuje poznania, potrzebuje
prawdy, poniewaz bez niej nie ma
oparcia, nie idzie naprzod. Wiara bez
prawdy nie zbawia, nie daje
pewnosci naszym krokom»[8].

Pragnienie prawdy pozwala nam
przyjac wiare w naszym rozumie,
odkryc jej racjonalny charakter. Nasz
rozum otwiera sie¢ wowczas na o
wiele obszerniejsze horyzonty.
Rzeczywistosc staje sie dla nas coraz
bardziej zrozumiala i gleboka. Jest
logiczne, ze tak sie dzieje. Jezeli
chrzescijanin chce by¢ siewca
nowosci Chrystusa, nie moze
rezygnowac z refleksji nad swoja
wiarg ani z umieszczania jej w relacji
ze wszystkimi dziedzinami swojego
zycia, wlacznie z praca zawodowa.
To ¢wiczenie polegajace na



przemysleniu sprawy w Swietle
wiary, ktore nie jest po prostu
uciekaniem sie do z gory
przygotowanych odpowiedzi,
zamieni sie stopniowo w autentyczny
dobry zwyczaj, w cnote — by¢ moze
jedna z najwazniejszych. Tylko w
Swietle tego rozumu wiary mozna w
koncu dostrzec «Boze blyski
migocace w rzeczywistosci jak
najbardziej pospolitej»[9].

Aby to otwarcie na prawde uczynilo
jak najplodniejszg naszg wiare,
niezbedna jest pokora wobec
rzeczywistosci, postuszenstwo
Duchowi Swietemu, ktéry méwi do
nas poprzez codzienne wydarzenia i
otaczajgce nas osoby (por. ] 14, 26).
Ostatecznie, poprzez historie. Chocby
mogtlo sie wydawac, Ze w naszej
probie niesienia Swiatta Chrystusa
Swiatu najistotniejsza jest postawa
pewnosci i mocy, w rzeczywistosci
sita moze pochodzi¢ tylko od Boga. W
tym sensie «pokora jest tworczym



poddaniem sie sile prawdy i mitosci.
Pokora to odrzucenie pozorow i
powierzchownosci, to wyraz glebi
ludzkiego ducha, to warunek jego
wielkosci»[10].

«Bitwa o formacje» $w. Josemarii

W ten sposob nalezy pojmowac
wysitek Sw. Josemarii, zeby od
poczatku Opus Dei oferowato
gleboka formacje filozoficzng i
teologiczng, ktora z kolei bedzie
oddzialywac¢ w zawodowym
srodowisku kazdej osoby. W swoim
poszukiwaniu odpowiedniego
sposobu uczynienia tego mozliwym,
mowit o «bitwie o formacje»[11]. Ten
militarny jezyk podkresla mozolny
charakter przedsiewziecia
zwigzanego z wlasng formacja, a w
zwigzku z tym konieczno$¢ wysitku,
zawsze w zaleznosci od osobistych
okolicznosci kazdego czlowieka.
Swiety Tomasz z Akwinu méwil o
cnocie «pilnosci», ktéra polega «na



wzmacnianiu dgzenia do nabycia
wiedzy o rzeczach»[12]. To znaczy, ze
jest to trwata postawa kultywowania
zdrowej ciekawosci, aby do glebi
poznac nasz Swiat i pokonac
przeszkody, uniemozliwiajgce jego
poznanie. W kazdym razie istotna
rzecza jest nie tracic¢ z pola widzenia
wielkosci celu, ktdry stuzy nam za
impuls — nalezy przyswoic sobie
przestanie Chrystusa, zeby maoc je
zasia¢ w otaczajacej nas
rzeczywistosci.

Jezyk militarny pozwala réwniez
rozwazyc znaczenie strategii. Jak
0siggnac tak wzniosty cel, kiedy
brakuje nam czasu i pogody, zeby
Scisle stawic¢ czoto wielkim
kwestiom? Dla niektdrych strategia
moze polegac na dobrym
wykorzystywaniu Srodkow
formacyjnych, w ktérych juz
uczestniczg, poprzez doskonalenie
dyspozycji koniecznej do osiggania
wiekszych korzysci. Dla innych



bedzie to oznaczalo zastosowanie
rady z literatury klasycznej, ktora
wykorzystywat Sw. Josemaria: non
multa sed multum[13] — nie
troszczyc sie o wiele spraw, tylko
troszczyc sie wiele o jedna albo o
kilka — by¢ moze mozna skorzystac z
tej rady, jesli chodzi o odpowiedni i
stopniowy plan lektur. Inni z kolei
beda umieli wykorzystac,
zachowujac porzadek niezbedny
przy jakiejkolwiek dzialalnos$ci
intelektualnej, niezliczone zasoby,
ktore oferuje internet. Obraz
rekawicy dopasowujacej sie do dioni,
przy ktérego pomocy zalozyciel Opus
Dei mowil o planie zycia, stuzy
rowniez jako zacheta do ulozenia
naszego wlasnego planu
formacyjnego, zeby wzrasta¢ w
poznawaniu naszej wiary.

Dwie rady, aby uzyska¢ szerokie
spojrzenie



Jezeli swiatlo wiary pozwala
zrozumiec¢ Swiat w jego najglebszym
sensie, chrzescijanin powinien
wiedzied, Ze jest uczestnikiem, nigdy
zas zwyklym widzem wielkich debat
kulturalnych i intelektualnych
toczacych sie w spoteczenstwie. Jako
Ze nic, co ludzkie, nie jest mu obce,
rozwija niespokojny i zdrowo
nonkonformistyczny charakter od
mlodosci, nie bojac sie «przyczyniac
sig, z inicjatywa i spontanicznoscig,
do polepszania Swiata i kultury
naszych czasow, aby otworzyly sie na
Boze plany wobec ludzkosci»[14].

Do realizacji tego zadania Sw.
Josemaria pozostawil nam dwie rady.
Pierwsza odnosi sie do szerokiego
spojrzenia, ktore nie zadowala sie
matymi celami: «Dla ciebie, ktory
pragniesz uksztaltowac¢ w sobie
mentalnos¢ katolickg, uniwersalng,
zapisuje kilka jej
charakterystycznych cech: —
szeroko$¢ horyzontéw i stanowcze



zglebianie niezmiennie zywotnej
ortodoksji katolickiej; — prawe i
zdrowe — ale nie lekkomys$lne —
pragnienie odnowienia typowych dla
tradycyjnego myslenia doktryn w
filozofii i w interpretacji historii; —
baczne zwracanie uwagi na kierunki
rozwoju nauki i mysli wspolczesnej;
— pozytywna i otwarta postawa
wobec aktualnych przemian w
strukturach spotecznych i w sposobie
zycia»[15].

Chodzi o niezwykle obszerny
program, nad ktérym warto bytoby
sie spokojnie zatrzymac. «Trud»
zrozumienia, ktory wymaga lektury i
studiow, sprawia, ze wiemy, ze
jestesmy czescia tradycji, ktora nas
poprzedza i ktéra pozwala nam
patrzec poza terazniejszosSc:
«jesteSmy niczym karly na
ramionach olbrzymow. Mozemy
widzie¢ wiecej i dalej niz oni, nie ze
wzgledu na jakas$ nasza szczegdlna
ceche, ale dlatego ze znajdujemy sie



wysoko dzieki ich wielkiemu
wzrostowi»[16]. Z tym bagazem
mozemy w pozytywny sposob stawic
czolo nowym osiggnieciom i znakom
zapytania naszych czaséw i uczymy
sie rozeznawac w konstruktywnym
duchu i z pomoca innych to, co moze
by¢ uwazane za prawdziwy postep.
W ten spos6b wykuwamy stopniowo
osobistg 1 rozumng wizje wielkich
tematow. Rozwijamy prawdziwie
powszechna, katolickq mentalnosc.

Wobec tego wyzwania, aby otworzy¢
wszystko, co ludzkie, na plany Boga,
Benedykt XVI nadal wielkie
znaczenie «kreatywnym
mniejszosciom». Zwykle to one
«okreslaja przysztosc». Dlatego
konkretnie «Kosciot katolicki nalezy
pojmowac jako kreatywna
mniejszos¢, posiadajaca dziedzictwo
wartosci, ktore nie sa czyms z
przesziosci, tylko bardzo zywa i
aktualna rzeczywistoscig. Kosciél
powinien dokonywac aktualizacji,



by¢ obecny w debacie publicznej, w
naszej walce o autentyczna
koncepcje wolnosci 1 pokoju»[17].

Odnajdywanie 0sob zdolnych do
wspolgrania z tg pasja poprzez
formacje i gleboka analize calej
rzeczywistosci, a nastepnie kroczenie
u ich boku, zZeby razem promowac
inicjatywy wszelkiego rodzaju, to
jedno z najbardziej plodnych
doswiadczen chrzescijan posrod
Swiata. Historia pierwszych
wiernych Dziela to bardzo nam
bliskie potwierdzenie tej
ptodnosci[18]. W tym zadaniu kazdy
powinien znaleZ¢ sie na wielkim
Swiatowym polu gry i odszukac swoj
wlasny sposob wspolpracy z
perspektywy okolicznosci
okreslajacych jego zycie.

Druga rada Sw. Josemarii odnosi sie
do uzywania liczby mnogiej. Swiatlo
wiary pozwala prawie we wszystkim
odnalez¢ wiecej niz jedno



rozwiazanie, wiecej niz jedng droge.
Dzialanie, sposdb myslenia i rézne
rozwigzania moga by¢ w sposob
uprawniony inspirowane ta sama
wiarg i w zwigzku z tym powinny
by¢ szanowane[19]. Dlatego wiara
prowadzi nas do kultywowania
naszej zdolnosci stuchania,
wspolpracy i dialogu, ze zdrowym
wysitkiem, aby uczy¢ sie od innych i
wzbogac¢ innymi punktami widzenia.

* %k ok

Pismo Swiete méwi nam, ze «<Maryja
zachowywala wszystkie te sprawy i
rozwazala je w swoim sercu» (LK 2,
19) — wszystko, co dzialo sie w Jej
otoczeniu, a zwlaszcza to, co miato
co$ wspodlnego z Jej Synem,
znajdowalo oddzwiek w Jej
wewnetrznym Swiecie. Ciagle
rozwazanie piekna naszej wiary i
wielko$ci naszej misji rozpali
rowniez nasze serce w pragnieniach
coraz lepszej formacji i



odnajdywania konkretnych
sposobdw osiggania wyznaczonych
celow. Poprowadzi nas rowniez do
wysuwania inicjatyw, poprzez
poszukiwanie wspotpracy z innymi
osobami, ktore przypominaja
odwieczng nowos¢ Chrystusa na
nowych areopagach kultury. Pomoze
nam rowniez w razie potrzeby,
otrzasnac sie z kazdego przejawu
«jatowego pesymizmu»[20], ze
Swiadomoscia tego, co czesto mowit
$w. Josemaria: «Swiat na nas
czeka»[21].

[1] Sw. Josemaria, Kuznia, 1.
[2] Sw. Josemaria, Droga, 849.

[3] Sw. Josemaria, Nadprzyrodzony
Cel Kosciota, 2.

[4] KuzZnia, 1.

[5] Sw. Josemaria, Rozmowy z
pratatem Escriva, 114.



[6] Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 3.

[7] Franciszek, Encyklika Lumen fidei,
24.

[8] Tamze.
[9] Rozmowy z pratatem Escriva, 119.

[10] Sw. Jan Pawel II, Anio} Panski, 4
marca 1979 r.

[11] Por. M. Montero, ,La formacién
de las primeras mujeres del Opus Dei
(1945-1950)”, Studia et Documenta,
vol. 14, 2020, str. 110.

[12] Sw. Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, II-11, q. 166, a. 2 ad 3.

[13] Droga, 333.

[14] Mons. F. Ocariz, List pasterski,
14 lutego 2017 r., 8.

[15] Sw. Josemaria, Bruzda, 428.



[16] Bernard z Chartres, cytowany
przez Jana z Salisbury, Metalogicon,
utozony w 1159 r.

[17] Benedykt XVI, Spotkanie z
dziennikarzami, 26 wrzesnia 2009 r.

[18] Niektore odniesienia w: J. L.
Gonzalez Gullon, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933-1939), Rialp, Madrid 2016; oraz
M. Montero, Historia de ediciones
Rialp, Rialp, Madrid 2020.

[19] Por. Rozmowy z pratatem
Escriva, 117.

[20] Por. Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii gaudium, 84-86.

[21] Bruzda, 290.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-


https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-8-bitwa-o-formacje/

pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-
bozy-8-bitwa-o-formacje/ (15-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-8-bitwa-o-formacje/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-8-bitwa-o-formacje/

	Bardzo ludzcy i bardzo Boży (8): Bitwa o formację

