
opusdei.org

Bardzo ludzcy i
bardzo Boży (7):
Nasza praca, zaczyn
od Boga

W siódmym artykule
odkryjemy kilka cnót
związanych z pracą, kryjących
się za obrazem, którego używał
Jezus, a mianowicie za obrazem
niewiasty, która piecze chleb
dla wielu osób. Wyzwaniem jest
przeobrażenie naszych
codziennych zadań w miłość do
tych, którzy nas otaczają.

05-10-2021



Praca, jej przedmiot i jej zwyczaje,
była zapewne rzeczywistością
najlepiej znaną słuchającym Jezusa.
Dlatego to praca pojawia się w Jego
przepowiadaniu tak często i z tak
różnej perspektywy. Oto siewca,
który rzuca ziarno w rolę, kupiec
poszukujący drogocennych pereł,
rybak zarzucający sieć w morze...
Pewnego dnia, żeby wyjaśnić tak
istotną sprawę, jak sposób działania
Boga w świecie, Jezus skupia się na
jednym z najbardziej zamierzchłych
zajęć — na wypieku chleba. «Z czym
mam porównać królestwo Boże?
Podobne jest do zaczynu, który
pewna kobieta wzięła i włożyła w
trzy miary mąki, aż wszystko się
zakwasiło» (Łk 13, 20-21). W ten
sposób rozwija się Królestwo Boże w
historii: ramię w ramię z nami, w
tempie naszej codziennej pracy —
zaczynu, który jest wprowadzany do
Bożego działania i który przeobraża
świat od środka. Jak powie Jezus



innym razem, «Ojciec mój działa aż
do tej chwili i Ja działam» (J 5, 17).

Przy pomocy obrazu kobiety
zaczyniającej mąkę Pan nadaje
niezmierną godność zadaniu, które
wydawałoby się niemal nie na
miejscu ze względu na fakt, że jest
tak zwyczajne. Ci, którzy słuchali
Pana, być może wyobrażali sobie, że
przy opisie czegoś tak ważnego jak
rozwój Królestwa Bożego,
stosowniejsze byłoby myślenie o
pracy ówczesnego szlachcica albo o
zadaniach tych osób, które
zajmowały się bardziej bezpośrednio
sprawami religijnymi. Jednakże sam
Jezus, będąc Synem Najwyższego,
wykonywał prostą, fizyczną pracę. A
zatem, zamiast odnosić się do
jakiegoś zajęcia znaczącego
politycznie, istotnego ekonomicznie
lub cieszącego się prestiżem
społecznym, Jezus myślał o pracy
tych skromnych osób, które wstają
wcześniej niż inne, żeby na pierwszy



dzienny posiłek mógł się pojawić
gotowy chleb, który zazwyczaj
zachowuje najlepszą jakość zaledwie
przez kilka godzin.

Trzy miary mąki

Opisując scenę z niewiastą
wyrabiającą ciasto, Jezus wspomina
o bardzo sugestywnym szczególe:
ilości mąki. W ówczesnym
żydowskim świecie trzy «miary»
mąki odpowiadały w przybliżeniu
dwudziestu dwóm litrom ciasta, z
czego można było upiec chleb do
nakarmienia setki osób. Taka ilość
mąki wskazuje nam, że kobieta nie
pracuje tylko dla własnej rodziny,
bez względu na jej liczebność. Jej
zadanie wydaje się kierować raczej
ku potrzebom większej społeczności.
Nietrudno zatem wyobrazić ją sobie
w wirze pracy, podchodzącą z
sercem do osób, które będą jeść cały
ten chleb. Otóż tak samo dzieje się w
każdej pracy. Nasze zadanie



wprowadza nas w relację z innymi,
umieszcza nas w jakimś miejscu, z
którego przyczyniamy się do dobra
innych. Istotnie «najbardziej
intensywne radości życia rodzą się
wówczas, kiedy można spowodować
szczęście innych, w przedsmaku
nieba. Przypomnijmy radosną scenę
z filmu Uczta Babette, gdzie hojna
kucharka otrzymuje wdzięczny
uścisk i pochwałę: „Ach, jakże
zachwycisz aniołów!”. Urocza i
pocieszająca jest radość wypływająca
ze sprawienia w innych
zachwytu»[1].

Tak wielka ilość chleba dla tak
wielkiej liczby ludzi oznaczałaby
znaczący czas i wysiłek. Jednakże ta
kobieta podjęła wyzwanie i
wykonywała wytrwale swoją pracę,
«aż wszystko się zakwasiło» (Łk 13,
21). Zakończenie, staranne
zakończenie rozpoczętego zadania
wymaga męstwa, skupienia,
wytrwałości, punktualności… Dojście



do tego, żeby pracować w taki sposób
jak ta kobieta, wymaga
przezwyciężenia lenistwa, które
zazwyczaj «stanowi pierwszy front
walki»[2]. W związku z tym wiemy,
że św. Paweł nie zastanawiał się
długo, karcąc bezczynność, która
wkradła się między pierwszych
chrześcijan w Tesalonice. Niektórzy z
nich sądzili, że drugie przyjście Pana
jest blisko i mówili sobie, że praca
nie ma już wielkiego sensu — «wcale
nie pracują, lecz zajmują się
rzeczami niepotrzebnymi». Paweł
mówi im natomiast: «Kto nie chce
pracować, niech też nie je!» (2 Tes 3,
10-11).

Ojciec mówił nam o potencjale
posiadanym przez pracę — również
taką, która kosztuje nas trochę więcej
wysiłku — kiedy znajdujemy w niej
miejsce miłości i wolności: «możemy
również spełniać z radością
obowiązki, które mogą okazać się
nieprzyjemne. Jak mówi nam św.



Josemaría, „nie wolno nam sądzić, że
radośnie wykonywać można tylko tę
pracę, która się nam podoba”. Można
wykonywać z radością ― a nie z
niechęcią ― to, co wiele nas kosztuje,
to, co się nam nie podoba, jeżeli robi
się to z miłości i z miłością, a zatem
w sposób wolny»[3]. Dotyczy to
nawet trudności związanych z
własną sytuacją pracowniczą, jako że
mogą nastąpić chwile bezrobocia lub
choroby, utrata energii wraz z
upływem lat, napięcia albo
niepewność danym sektorze itd.
Święty Josemaría, świadomy, jak
zwyczajne są sytuacje tego rodzaju w
życiu, mówił z realizmem, że «kiedy
nadchodzą choroba i starość, to one
zamieniają się w pracę zawodową. W
ten sposób nie zostaje przerwane
poszukiwanie świętości, zgodnie z
duchem Dzieła, który opiera się na
pracy zawodowej, niczym drzwi na
zawiasach»[4].

Kiedy w centrum jest miłość



Wiele jest powodów, które mogą
sprawić, że będziemy wytrwale
wykonywać uczciwe zadanie —
odpowiedzialność, żeby utrzymywać
osoby od nas zależne, pragnienie
służby innym, nadzieja na
stworzenie czegoś nowego itd.
Niemniej jednak, również dobre
intencje mogą stopniowo przybierać
formy miłości własnej, jak staranie o
uznanie albo pragnienie
wyróżniania się i imponowania
innym. Innym razem może nas
dręczyć pokusa nadmiernej pracy —
subtelne odchylenie, drapujące się w
szaty cnoty. Do tego rodzaju
nieporządku należą perfekcjonizm i
przesadne dążenie do wydajności,
czyli pracoholizm. To, co na początku
było staraniem o dobre i skuteczne
wykonywanie pracy, może
doprowadzić do tego, co św.
Josemaría nazywał
«pracoholizmem»[5] — nadmiernego
poświęcenia się pracy, która zabiera
innym sprawom prawie cały czas.



«Wasza praca — pisał kiedyś — musi
być odpowiedzialna, doskonała, na
tyle, na ile doskonałe może być
ludzkie zadanie. Musi być
wykonywana z miłością do Boga, ale
również ze świadomością, że
zazwyczaj lepsze jest wrogiem
dobrego. Wykonujcie zadania
dobrze, bez manii czy obsesji, ale do
końca, zawsze kładąc ostatnią cegłę i
dbając o detale»[6].

Problem «pracoholizmu» polega nie
tyle na sposobie wykonywania pracy,
co na znaczeniu, jakie nadawane jest
pracy w perspektywie życia. Również
dla zdrowia psychicznego i
fizycznego bardzo dobrze jest nie
tracić z pola widzenia faktu, że praca
jest podporządkowana ważniejszej
misji i że tylko ta misja nadaje sens
egzystencji dziecka Bożego.
Roztropność pomoże nam wpisać
naszą pracę tu i teraz w horyzont,
który jest o wiele obszerniejszy niż
sama praca. Horyzont, który składa



się nie z celów czy terminów, ale z
osób. Poczynając od Boga, który liczy
na chwile, w których szczególnie
dbamy o naszą relację z Nim,
poprzez tych, którzy nas otaczają,
którzy potrzebują naszego czasu,
naszej miłości, naszej uwagi — tam
Pan również na nas czeka.

Obraz kobiety, która wyrabia chleb,
stawia nam przed oczami najlepszy
powód, aby pracować. Ta niewiasta
przeobraża pracę w dar, w
błogosławieństwo. Poza chlebem ta
kobieta daje miłość, dlatego że kiedy
robimy komuś upominek, «Dlatego
bowiem dajemy komuś darmowo
podarunek, bo mu życzymy
dobra»[7]. Kobieta nie ogranicza się
do dania bliźniemu tego, co mu się
należy, dlatego że kiedy w grę
wchodzi miłość, ktoś daje samego
siebie. Dlatego św. Josemaría mówił,
że nie możemy się ograniczać «do
robienia rzeczy, do wytwarzania
przedmiotów. Praca rodzi się z



miłości, wyraża miłość, jest
skierowana ku miłości»[8]. Kiedy
ktoś pracuje w ten sposób dla nas,
prowadzi nas do miłości, dlatego że
sprawia, że wkraczamy w logikę
daru. Miłość rodzi kolejną miłość, tak
jak uśmiech rodzi kolejny uśmiech,
przeobrażając po kolei serca. Miłość
tej kobiety, będąca wyrazem miłości
Boga, to żywy zaczyn — dar Boga,
który przeobraża osoby otrzymujące
chleb przygotowany jej rękami.

Cały świat jest naszym ołtarzem

Nawiązanie do trzech miar mąki ma
jeszcze inne znaczenie, które można
zrozumieć dzięki biblijnym
precedensom. Jest to taka sama
miara, jaką ofiarują Abraham i Sara,
żeby uczcić trzech tajemniczych
mężów, którzy odwiedzają ich w
dolinie Mamre (por. Rdz 18, 6). Jest to
również miara, której używa Gedeon,
żeby złożyć ofiarę, którą Pan strawił
ogniem anioła (por. Sdz 6, 19-21). Być



może dla jakiegoś żyda, który słuchał
Jezusa, tylko ta jedna wzmianka o
miarach mąki przywołała te święte
czynności (mimo że ofiary zwykle
przygotowywano bez zaczynu).
Poprzez to odniesienie Pan wydaje
się przypominać nam, że praca tej
niewiasty to ofiara dla Boga, tak
samo jak może być z naszą pracą,
kiedy złączymy ją z Mszą Świętą. W
ten sposób zamieniamy to, co ludzkie
— nasze godziny pracy — w coś
świętego. Wówczas zaś dokonuje się
coś tak pięknego, że będziemy mogli
służyć Mu «w całym świecie, który
jest naszym ołtarzem»[9].

Święty Josemaría zachęcał nas,
abyśmy czynili z Eucharystii
«centrum życia wewnętrznego, w
taki sposób, żebyśmy umieli być z
Chrystusem, dotrzymując Mu
towarzystwa przez cały dzień,
starannie zjednoczeni z Jego ofiarą.
Cała nasza praca ma właśnie taki
sens. To zaś poprowadzi nas do tego,



żeby przez cały dzień mówić Panu,
że ofiarujemy się za Niego, z Nim i w
Nim Bogu Ojcu, łącząc się ze
wszystkimi Jego intencjami, w
imieniu wszystkich stworzeń. Jeżeli
będziemy żyć w ten sposób, cały nasz
dzień będzie jedną Mszą»[10].

***

Obraz tej niewiasty z rękami
zanurzonymi w mące z pewnością
nawiązywał do dzieciństwa Jezusa.
Któż wie? Być może nawet chodziło o
Jego matkę, Najświętszą Maryję
Pannę, która tyle razy piekła chleb.
Wyobrażamy Ją sobie skupioną na
pracy, wkładającą ze swej strony to,
co konieczne, żeby cały naturalny
proces wyrastania zaczynu podążał
swoim trybem. Tak samo jak dzieje
się w naszej pracy. Kiedy
wykonujemy ją dla Boga, pozwalamy,
żeby posługiwał się On naszymi
wysiłkami do rozszerzenia Jego
panowania przy pomocy Boskiego



zaczynu. W ten sposób ukazał to św.
Josemaríi: «Postrzegam już, na
przestrzeni czasów, aż po ostatnie z
moich dzieci (…), jak działają one
profesjonalnie z mądrością artysty,
ze szczęściem poety, z pewnością
nauczyciela i ze skromnością
bardziej przekonującą niż
wymowność, poszukując — przy
dążeniu do chrześcijańskiej
doskonałości w swoim zawodzie i w
swoim stanie pośród świata — dobra
całej ludzkości»[11].

Javier del Castillo

Tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Franciszek, Adhortacja apostolska
Amoris Laetitia, 129.

[2] Św. Josemaría, Listy 2, 10.



[3] Mons. F. Ocáriz, List pasterski, 9
stycznia 2018 r., 6.

[4] Św. Josemaría, Zapiski z
przepowiadania, cytowane w: E.
Burkhart, J. López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San
Josemaría, Rialp, Madrid 2013, t. III,
str. 165.

[5] Por. św. Josemaría, Bruzda, 502.

[6] Św. Josemaría, Listy 36, 38;
cytowane w: E. Burkhart, J. López, 
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría, t. III, str.
189-190.

[7] Św. Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, I, q. 38, a. 2, resp.

[8] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 48.

[9] Św. Josemaría, Zapiski z
rozważania, 19 marca 1968 r.
Cytowane w: J. Echevarría, Żyć Mszą



Świętą, tłum. Krzysztof Jasiński,
Polskie Wydawnictwo
Encyklopedyczne, Radom 2013, str.
10.

[10] Św. Josemaría, Zapiski z
przepowiadania, 27 maja 1962 r.

[11] Św. Josemaría, Listy 3, 4.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-
bozy-7-nasza-praca-zaczyn-o/

(23-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-7-nasza-praca-zaczyn-o/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-7-nasza-praca-zaczyn-o/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-7-nasza-praca-zaczyn-o/

	Bardzo ludzcy i bardzo Boży (7): Nasza praca, zaczyn od Boga

