
opusdei.org

Bardzo ludzcy i
bardzo Boży (6):
Zanim wprowadzimy
to w czyn

Zatrzymać się, żeby pomyśleć,
wybrać drogę, podjąć działanie.
Trzy kluczowe momenty, które
kształtują roztropność, cnotę
potrzebną do czynienia dobra
w jedynym rzeczywistym
miejscu, tu i teraz.

19-08-2021

Rembrandt w swoim obrazie olejnym
z 1627 roku, zachowanym w Berlinie,



sportretował starca siedzącego przy
stole w półmroku. Wokół niego
piętrzą się złote monety i papiery
wartościowe. Wśród tych
przedmiotów znajduje się również
zegarek, zapowiedź, że jego godziny
są policzone. Starzec, aby poprawić
swój słaby wzrok, ma na nosie
okulary i oświetla stół i jego dobytek
świecą, którą przykrywa prawą ręką:
niepewne światło, jak nić życia, które
wkrótce zgaśnie.

Tak właśnie ten wielki artysta
wyobrażał sobie przypowieść, którą
Jezus opowiedział kiedyś przed
wielotysięcznym tłumem: „Pewnemu
zamożnemu człowiekowi dobrze
obrodziło pole.I rozważał sam w
sobie: «Co tu począć? Nie mam gdzie
pomieścić moich zbiorów».I rzekł:
«Tak zrobię: zburzę moje spichlerze,
a pobuduję większe i tam zgromadzę
całe zboże i moje dobra.I powiem
sobie: Masz wielkie zasoby dóbr, na
długie lata złożone; odpoczywaj, jedz,



pij i używaj». Lecz Bóg rzekł do
niego: «Głupcze, jeszcze tej nocy
zażądają twojej duszy od ciebie;
komu więc przypadnie to, coś
przygotował?» Tak dzieje się z
każdym, kto skarby gromadzi dla
siebie, a nie jest bogaty przed
Bogiem” (Łk 12,16-21).

Bóg sam nazywa tego bogatego
człowieka „głupcem” lub
nierozsądnym. „Człowiek, którego
wszyscy znali, jako inteligentnego i
szczęśliwca jest w oczach Boga
idiotą: nazywa go «nierozważnym».
Wobec tego, co naprawdę
autentyczne ukazuje się, ze
wszystkimi swymi rachunkami
przeraźliwie głupi i krótkowzroczny,
bo w owych rachunkach zapomniał o
tym, co autentyczne: że jego dusza
potrzebuje czegoś więcej niż dobra
materialne i przyjemności i że
pewnego dnia stanie przed
Bogiem”[1]. Człowiek ów nie zdawał
sobie sprawy, że sens jego życia jest



ściśle związany z miłością Boga i
bliźniego. Dlatego też, gdy miał
możliwość, by zrobić coś dla innych,
nie zdołał myśleć o niczym poza sobą
samym. W głębi duszy nie wiedział
„jak rzeczy się naprawdę mają”; nie
mógł dobrze postępować, bo
„dobrem jest to, co zgodne z
rzeczywistością”[2]. Dlatego jest
głupcem. Dlatego jest nierozważny.

Fałszywa roztropność

Roztropność jest cnotą, która łączy
nasze działania z rzeczywistością:
człowiek roztropny to ten, któremu
rzeczy wydają się takie, jakimi są
naprawdę. W oparciu o ten kontakt z
rzeczywistością, cnota ta pozwala
nam wybrać właściwe środki do
osiągnięcia dobrego celu, i
zastosować je w praktyce. Innymi
słowy, roztropność nie uznaje za
dobry byle jakiego celu. Dlatego,
mówił św. Josemaría, „musimy
zawsze pytać: czemu służy ta



roztropność?”[3]. I odpowiadamy:
służy kochaniu Boga i innych. Jak
pisał św. Augustyn, „roztropność jest
miłością, która potrafi odróżnić to, co
jest przydatne w drodze do Boga od
tego, co może od Niego oddalić”[4].

Roztropności musi towarzyszyć
wiara i miłość, żeby nie uległa
deformacji. Istnieją bowiem dwie
fałszywe roztropności. Z jednej
strony mamy do czynienia ze zwykłą
„dążnością ciała” (Rz 8,6), tych,
którzy skupiają się tylko na
przyjemnościach i dobrach
zmysłowych, i szukają wyłącznie
rozrywki i posiadania, nie zważając
na inne, ważniejsze cele[5].
„Rozumem złudę nazwał, spaczył ten
dar Boży, w rezultacie jak zwierzę
żyje, bodaj gorzej” [6], mówi
Mefistofeles w słynnym dziele
Goethego. Z drugiej strony mamy
„przebiegłość”, zdolność do
znalezienia środków dla osiągnięcia
nikczemnego celu. Ten zły cel nie



musi być koniecznie odczuwany w
ten sposób, jak gdyby przyjemność
była zła sama w sobie; może na
przykład polegać na egoistycznym
dążeniu do własnego bezpieczeństwa
bez zważania na potrzeby innych[7],
tak jak w przypadku bogacza z
naszej przypowieści.

Prawdziwa roztropność, według
Katechizmu Kościoła Katolickiego,
„uzdalnia rozum praktyczny do,
rozeznawania w każdej okoliczności
naszego prawdziwego dobra i do
wyboru właściwych środków do jego
pełnienia”[8]. To prawdziwe dobro
nie ogranicza się do zmysłowości, ale
obejmuje całą osobę; jest to dobro,
które wynika z prawdy o rzeczach, a
nie tylko z moich pragnień. Polega na
oddaniu każdemu, tego, co jego, na
wytrwałym podążaniu drogą, która
nas uszczęśliwi – świętości, miłości,
wierności – pomimo trudności, które
napotykamy; jest to cieszenie się z
przyjemności zmysłowych w



harmonii z prawdą o naszym
jestestwie.

Ta definicja roztropności mówi o
rozeznaniu i wyborze. Do tego
pierwszego – „rozeznawanie
prawdziwego dobra” – musimy
wyćwiczyć naszą wolę i nasze serce,
tak żeby kochały i pragnęły
prawdziwego dobra. Można to
osiągnąć dzięki pozostałym cnotom,
szczególnie sprawiedliwości, ale
także dzięki męstwu i
umiarkowaniu. Cnoty moralne
wskazują bowiem roztropności
dobro: tylko dzięki nim może
ukierunkować się na dobre cele i
„wybrać właściwe środki”, aby je
osiągnąć. Jednocześnie jednak
roztropność wchodzi w definicję
każdego cnotliwego czynu jako
środek, ponieważ to właśnie
roztropność łączy działanie z
rzeczywistością i podejmuje decyzję,
tu i teraz, o tym, co jest najlepszym
rozwiązaniem, co leży pośrodku



pomiędzy dwiema niewłaściwymi
skrajnościami. Innymi słowy,
roztropność jest zarówno
warunkiem do tego, by inne cnoty się
rozwijały, jak i ich rezultatem.
Tworzy krąg cnót. I dlatego tak
ważną rolę pełni wychowanie i
środowisko, w którym żyjemy: tam
uczymy się kochać i poznawać
prawdziwe dobro, nie za pomocą
rozumu, ale poprzez utożsamianie
się z tymi, których kochamy.

Namysł: przystanąć, by pomyśleć

Św. Tomasz z Akwinu w
szczegółowym studium roztropności
wyróżnia trzy akty roztropności:
namysł, podjęcie decyzji i nakaz.
Dwa pierwsze dzieją się w rozumie;
trzeci natomiast prowadzi nas do
działania[9]. Te trzy czynności
można wyraźnie rozpoznać w innej
opowieści Jezusa: przypowieści o
pannach roztropnych i
nierozsądnych, w której Pan



porównuje królestwo niebieskie do
jednej z części żydowskiej
uroczystości małżeńskiej (por. Mt
25,1-13).

Uroczystość, o której jest mowa w
przypowieści polegała na
zaprowadzeniu panny młodej do
domu pana młodego, z zachowaniem
pewnych procedur. Zazwyczaj w
środowy późny wieczór goście bawili
się w domu panny młodej. Pan
młody przybywał nieco przed
północą w gronie swoich
najbliższych przyjaciół, aby spotkać
się z przyszłą żoną. Oświetlony
płomieniami świec był witany przez
gości. Zgodnie ze zwyczajem dziesięć
kobiet czekało na niego ze lampami
trzymanymi na kijach, na pamiątkę
żydowskich uroczystości
publicznych. To właśnie o tych
dziesięciu pannach Jezus mówi, że
„wzięły swoje lampy i wyszły na
spotkanie pana młodego”. Następnie
całe to towarzystwo miało udać się



przy świetle owych lamp do domu
ojca pana młodego, gdzie miało
odbyć się wesele.

Jednakże nie wszystkie były tak samo
przygotowane do włączenia się w te
czynności. W rzeczywistości „pięć z
nich było nierozsądnych, a pięć
roztropnych. Nierozsądne wzięły
lampy, ale nie wzięły z sobą oliwy.
Roztropne zaś razem z lampami
zabrały również oliwę w
naczyniach”. Te ostatnie były
przezorne: pamiętały, że w takich
przypadkach pan młody nie pojawia
się aż do północy; obliczyły, że ich
lampy nie wytrzymają zapalone tak
długo(namysł); zdecydowały się
wziąć oliwę w zapasie, mimo
niewygody związanej z jej noszeniem
(decyzja); i w końcu tak zrobiły
(wykonanie). Natomiast te
nierozsądne, choć może słyszały jak
te drugie omawiały głośno ten
problem, a nawet widziały jak idą po
naczynia z oliwą, nie chciały



komplikować sobie życia; dały się
ponieść zamieszaniu i pośpiechowi,
żeby dotrzeć jak najszybciej do domu
panny młodej; przyciągały je zabawy
i śmiech i nie myślały o innych
rzeczach. Można odnieść wrażenie,
że nierozsądne panny z przypowieści
były niemądre być może głównie z
powodu braku zastanowienia się,
dały się ponieść pewnej beztrosce.

W efekcie dzieje się to, co było do
przewidzenia: „Gdy się pan młody
opóźniał, zmorzone snem wszystkie
zasnęły. Lecz o północy rozległo się
wołanie: «Pan młody idzie, wyjdźcie
mu na spotkanie!»”. Panny wstają
więc i przystrajają swoje lampy, ale
te nierozsądne odkrywają, że ich
lampy gasną z braku oliwy. Proszą
więc te roztropne, żeby im trochę
pożyczyły, czego one nie robią
właśnie dlatego, że są roztropne:
„Mogłoby i nam, i wam nie
wystarczyć. Idźcie raczej do
sprzedających i kupcie sobie!”,



odpowiadają. Jednak w czasie gdy
one idą kupić oliwę przybywa pan
młody, zabiera pannę młodą i
rozpoczyna się procesja do jego
domu, której towarzyszy w końcu
tylko pięć panien rozsądnych z
zapalonymi lampami, i rozśpiewany i
roztańczony tłum. Kiedy docierają do
domu drzwi zamykają się i
rozpoczyna się uczta. Kiedy pięć
nierozsądnych panien przybywa jest
już za późno. Choć błagają: „Panie,
panie, otwórz nam!”, otrzymują
surową odpowiedź: „Zaprawdę
powiadam wam, nie znam was”.

Możemy zadać pytanie: dlaczego
Jezus nazywa jedne roztropnymi, a
drugie nierozsądnymi? Przypowieść
pozwoliłaby odpowiedzieć na to
pytanie gdyby dotyczyła trzech
etapów czynności roztropnej, ale
pierwszy z nich wyróżnia się w
sposób szczególny: namysł. Aby
właściwie zadziałać trzeba się
zatrzymać i przemyśleć sytuację,



uważnie i wiernie wsłuchując się w
istotę rzeczy; przywołać z pamięci
podobne przypadki, czerpiąc z
doświadczenia; przyjmować rady od
innych – mądrych ludzi - , ponieważ,
jak mówi również św. Tomasz, „w
sprawach, które dotyczą
roztropności, nie ma nikogo, kto by
zawsze wystarczał samemu
sobie”[10]. I wreszcie, należy być
uważnym na zmieniające się
okoliczności, które mogą
spowodować konieczność
modyfikacji planu i podjęcia nowej
decyzji w celu osiągnięcia
zamierzonego dobra. Krótko mówiąc,
jest to kwestia poznania i
zrozumienia rzeczywistości,
niezbędny warunek czynienia dobra.
Nie wystarczą „dobre intencje” lub
„dobra wola”: konieczne jest
postępowanie w prawdzie, bo tylko
„prawda was wyzwoli” (J 8,31).

Św. Josemaría zachęcał, aby przed
podjęciem decyzji dokładnie ją



przeanalizować, wysłuchać
wszystkich stron i unikać pośpiechu:
„To co pilne może poczekać – mówił –
a to co bardzo pilne powinno
poczekać”[11]. Zwracał uwagę na
konieczność szukania rady Ducha
Świętego w modlitwie, ponieważ
„ prawdziwa roztropność pozostaje
stale otwarta na głos Boga”[12].
Sugerował również zwrócenie się do
innych osób, które mogą nam pomóc,
przewodnicy duchowi lub ci, którzy
dzielą z nami odpowiedzialność za
decyzję. W tym procesie rozważań
pokora ma zasadnicze znaczenie, aby
móc otworzyć się na prawdę, aby
móc przybliżyć się jak tylko się da do
rzeczywistości rzeczy.

Decyzja: wybrać drogę

Dla zilustrowania decyzji, drugiego
etapu roztropności, pouczająca jest
relacja św. Marka o wczesnych
godzinach poranka Niedzieli
Zmartwychwstania. Maria



Magdalena i inne kobiety kupiły
wonności, aby zabalsamować ciało
Jezusa i wyruszyły wczesnym
rankiem, mówiąc między sobą: „Kto
nam odsunie kamień od wejścia do
grobu?” (Mk 16, 3). Chociaż nie
potrafią znaleźć rozwiązania
wszystkich problemów, z którymi
przyjdzie im się zmierzyć, miłość do
Jezusa skłania te kobiety do podjęcia
właściwej, roztropnej decyzji:
postanawiają działać w oparciu o
informacje, które posiadają. „To był
ogromny ciężar” - pisze św.
Josemaría. „Tak to się zwykle dzieje.
Od razu dostrzega się trudności, ale
jeśli obecna jest miłość, nie
powstrzymują nas te przeszkody:
pojawia się śmiałość, determinacja,
odwaga: to, co ma być zrobione, jest
zrobione! Kto usunie ten kamień?
Nie mogły tego zrobić same, a jednak
idą dalej, w drodze do grobu. Mój
synu, ty i ja, jakże się wahamy? Czy
podejmujemy tę świętą decyzję, czy
też musimy wyznać, że czujemy się



zawstydzeni, kiedy myślimy o
decyzji, o odwadze, o zuchwałości
tych kobiet? Gdy przyszły do grobu,
«zobaczyły, że kamień został
odsunięty» (Mk 16, 4). Tak się zawsze
dzieje. Kiedy zdecydujemy się zrobić
to, co mamy zrobić, trudności
okazują się łatwe do pokonania”[13].

Namysł, ten pierwszy akt
roztropności, nie może trwać w
nieskończoność. W pewnym
momencie musimy skończyć
rozmyślania i podjąć decyzję.
Niezdecydowanie jest bowiem inną
formą nierozwagi, która sprawia, że
wcześniejsze rozważania stają się
jałowe: nie ma sensu rozeznawać
najszlachetniejszej drogi
postępowania, jeśli się na nią nie
decyduję, bo nie mam na nią ochoty,
bo nie jestem w nastroju, bo „co
ludzie powiedzą”, z obawy przed
popełnieniem błędu lub z
jakiegokolwiek innego powodu. Traci
sens wybór tego, co najlepsze jeśli się



na to nie zdecyduję. „Jutro! —
Czasami to roztropność; bardzo
często — powiedzenie
pokonanych”[14], mówił też św.
Josemaría. Człowiek roztropny nie
oczekuje pewności tam, gdzie jej nie
ma; raczej „woli dwadzieścia razy się
pomylić, aniżeli pogrążyć się w
wygodnym nieróbstwie”[15]. Nie
podejmowanie decyzji jest często
nierozsądne, ponieważ wtedy inni,
lub po prostu czas, zdecydują za nas,
być może z mniejszym rozeznaniem,
aby to zrobić dobrze. Człowiek
roztropny nie udaje, że ma wszystko
pod całkowitą kontrolą: uznaje
własne ograniczenia i ufa Bogu, bo to
jest właśnie najbardziej rzeczywiste.

Przykład Jezusa jest znamienny. W
Ewangelii jawi się nam jako ktoś, kto
jest realistą, zna swoje
przeznaczenie, prawdziwe dobro:
rozsądnie oczekuje nadejścia swojej
„godziny”. Na przykład w Kanie
Galilejskiej mówi do swojej matki:



„Jeszcze nie nadeszła moja
godzina” (J 2, 4). Jan opowiada, jak
dwukrotnie udaje Mu się przedrzeć
przez tłum, „bo jeszcze nie nadeszła
Jego godzina” (J 7,30; 8,20). W
niektórych momentach widzimy
nawet, że to, czego pragnie nie
pokrywa się z tym, co odczuwa (por.
Mt 26, 39), ale mimo wszystko
wybiera dobro. Owo „Wstańcie,
chodźmy!” (Mt 26,46), przed
aresztowaniem w Getsemani, jest
wyborem roztropnym, heroicznie
roztropnym.

Nakaz: przejście do czynu

Na zakończenie Kazania na Górze
Jezus wygłasza kilka przestróg,
wśród których znajduje się taki oto
obraz człowieka rozsądnego:
„Każdego więc, kto tych słów moich
słucha i wypełnia je, można
porównać z człowiekiem
roztropnym, który dom swój
zbudował na skale (…).Każdego zaś,



kto tych słów moich słucha, a nie
wypełnia ich, można porównać z
człowiekiem nierozsądnym, który
dom swój zbudował na piasku” (Mt
7,24-26). Różnica między rozsądnym
i głupim polega tutaj na tym, żeby
nauki wprowadzać w czyn. Gdyż nie
wystarczy rozmyślać i wybrać:
trzeba podjąć działanie. Na tym
polega trzeci i ostatni etap
prawdziwej roztropności, czyli
nakazanie czy zarządzanie, o którym
św. Tomasz mówi, że jest
najważniejszy, ponieważ na nic zda
się znajomość drogi jeśli się nią nie
podąża[16]. Nierozwaga może być
spowodowana nie tylko przez
pośpiech lub niezdecydowanie, ale
także - częściej niż się wydaje - przez
zatrzymanie się na przeszkodach lub
przez zaniedbanie, polegające na
pominięciu tego, co się powinno
zrobić, często po prostu w skutek
zwykłego zapomnienia.



„Myśl powoli i działaj szybko”: tak
radził kiedyś św. Josemaría
błogosławionemu Álvaro del
Portillo[17]. Tą maksymą chciał z
jednej strony przestrzec go przed
błędami, do których prowadzi
pośpiech, ale także przed
nieroztropnością niepotrzebnego
odwlekania decyzji i jej realizacji.
Odwaga nie jest nierozważnością.
Ponadto, jeśli jest to prawdziwa
odwaga, to jest to prawdziwa
roztropność. „Co ma być wykonane,
wykonaj... Bez wahania... Bez
oglądania się na innych... Bez tego
ani Cisneros nie byłby Cisnerosem ,
ani Teresa de Ahumada nie byłaby
świętą Teresą..., ani Iñigo de Loyola
świętym Ignacym... Bóg i
odwaga!”[18].

Niepotrzebne odwlekanie realizacji
tego, co zostało postanowione, może
również zaszkodzić innym:
zwłaszcza jeśli ktoś pełni obowiązki
wychowawcze lub kierownicze, jak



rodzice w stosunku do swoich dzieci,
czy szefowie w stosunku do swoich
podwładnych. Pokonanie lęków,
pokusy robienia tego, co
najwygodniejsze, czy nadmiernego
przywiązania do własnego
wizerunku wymaga siły. Dobrze
oddaje to list, w którym św.
Katarzyna ze Sieny wzywa papieża
Grzegorza XI do powstrzymania
nadużyć niektórych dostojników
kościelnych: „Ten rodzaj
pobłażliwości, zrodzony z miłości
własnej oraz miłości do krewnych,
przyjaciół i ziemskiego pokoju, jest w
rzeczywistości najgorszym
okrucieństwem, bo jeśli rana nie
zostanie oczyszczona gorącym
żelazem i skalpelem chirurga, gdy
jest to konieczne, zostanie zakażona i
w końcu doprowadzi do śmierci.
Nakładanie maści na ranę może być
przyjemne dla chorego, ale nie
sprawi, że będzie lepiej”[19].



Oczywiście, odwaga prawdziwej
roztropności nie stoi w sprzeczności
z poszukiwaniem najlepszego
momentu do wykonania tego, co
zostało postanowione, mając zawsze
na uwadze miłosierdzie, dobro ludzi.
Czasami trzeba umieć cierpliwie
poczekać. W innych przypadkach nie
jest wskazane, aby czekać, ponieważ
konsekwencje zwlekania byłyby
gorsze, lub okazja może się już nie
powtórzyć, lub z innych powodów.
Człowiek roztropny to ten, który tu i
teraz „ocenia pewnym okiem, czy
dane działanie jest drogą, która
rzeczywiście doprowadzi do
osiągnięcia zamierzonego celu”[20].
Ale w każdym razie tylko wykonanie
tego, co zostało postanowione, po
roztropnym namyśle, urzeczywistni
w nas to głębokie pragnienie Jezusa
(Mt 5, 16): „Tak niech świeci wasze
światło przed ludźmi, aby widzieli
wasze dobre uczynki i chwalili Ojca
waszego, który jest w niebie”.



José Brage

tłum. Joanna Ratajska

[1] J. Ratzinger, Patrzeć na Chrystusa,
Edicep, Valencia, 2005, s. 20-22.

[2] J. Pieper, Cnoty kardynalne, Rialp,
Madrid, 1976, s. 16.

[3] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
pkt. 85.

[4] Św. Agustyn, De moribus Eccesiae,
I, 15, 25.

[5] Św. Tomasz z Akwinu, Suma
Teologiczna, II-II, z. 47, a. 13, res.

[6] J. W. Goethe, Faust, Prolog w
niebie.

[7] Święty Tomasz z Akwinu, Suma
Teologiczna, II-II, z. 47, a. 8, ad. 3.



[8] Katechizm Kościoła Katolickiego,
pkt. 1806.

[9] Suma Teologiczna, II-II, z. 47, a. 8,
res.

[10] J. Pieper, Cnoty kardynalne, s.
49.

[11] J. Echevarría, Wspomnienia o bł.
Josemarii, Rialp, Madrid, 2000, p.
165.

[12] Przyjaciele Boga, pkt. 87.

[13] Św Josemaría, Notatki podczas
medytacji, 29-III-1959.

[14] Św. Josemaría, Droga, pkt. 251.

[15] Przyjaciele Boga, pkt. 88.

[16] Por. Suma Teologiczna, II-II, z.
47, a. 8, ad.3

[17] List do Álvaro del Portillo, 28-
II-1949, cytowany w Andrés Vázquez



de Prada, Założyciel Opus Dei, tom
III, Rialp, Madrid, 2003, s. 153.

[18] Droga, pkt. 11.

[19] S. Undset, Santa Catalina de
Siena, Encuentro, Madrid, 1999, s.
172.

[20] J. Pieper, Cnoty kardynalne, s.
51.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-
bozy-6-zanim-wprowadzimy-to/

(23-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-6-zanim-wprowadzimy-to/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-6-zanim-wprowadzimy-to/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-6-zanim-wprowadzimy-to/

	Bardzo ludzcy i bardzo Boży (6): Zanim wprowadzimy to w czyn

