opusdei.org

Bardzo ludzcy i
bardzo Bozy (6):
Zanim wprowadzimy
to w czyn

Zatrzymac sie, zeby pomyslec,
wybrac droge, podjac dziatanie.
Trzy kluczowe momenty, ktore
ksztaltuja roztropnosc, cnote
potrzebna do czynienia dobra
w jedynym rzeczywistym
miejscu, tu i teraz.

19-08-2021

Rembrandt w swoim obrazie olejnym
z 1627 roku, zachowanym w Berlinie,



sportretowat starca siedzacego przy
stole w poimroku. Wokot niego
pietrza sie zlote monety i papiery
wartosciowe. Wsrod tych
przedmiotéw znajduje sie rowniez
zegarek, zapowiedz, Ze jego godziny
sa policzone. Starzec, aby poprawic
swoj slaby wzrok, ma na nosie
okulary 1 oswietla sto} 1 jego dobytek
Swieca, ktéra przykrywa prawa reka:
niepewne Swiatlo, jak ni¢ zycia, ktore
wkrotce zgasnie.

Tak wilasnie ten wielki artysta
wyobrazal sobie przypowies¢, ktora
Jezus opowiedzial kiedys przed
wielotysiecznym ttumem: ,Pewnemu
zamoznemu cztowiekowi dobrze
obrodzilo pole.l rozwazal sam w
sobie: «Co tu poczac¢? Nie mam gdzie
pomiesci¢ moich zbiorown».I rzekk:
«Tak zrobie: zburze moje spichlerze,
a pobuduje wieksze 1 tam zgromadze
cale zboze i moje dobra.I powiem
sobie: Masz wielkie zasoby dobr, na
dlugie lata ztozone; odpoczywaj, jedz,



pij i uzywaj». Lecz Bdg rzekl do
niego: «Glupcze, jeszcze tej nocy
zazadaja twojej duszy od ciebie;
komu wiec przypadnie to, co$
przygotowal?» Tak dzieje sie z
kazdym, kto skarby gromadzi dla
siebie, a nie jest bogaty przed
Bogiem” (Lk 12,16-21).

Bog sam nazywa tego bogatego
czlowieka ,glupcem” lub
nierozsadnym. ,,Czlowiek, ktérego
wszyscy znali, jako inteligentnego 1
szczesliwca jest w oczach Boga
idiota: nazywa go «nierozwaznymy».
Wobec tego, co naprawde
autentyczne ukazuje sie, ze
wszystkimi swymi rachunkami
przerazliwie ghupi i krotkowzroczny,
bo w owych rachunkach zapomniat o
tym, co autentyczne: ze jego dusza
potrzebuje czegos$ wiecej niz dobra
materialne i przyjemnoscii ze
pewnego dnia stanie przed
Bogiem”[1]. Czlowiek 6w nie zdawat
sobie sprawy, Ze sens jego zycia jest



Scisle zwigzany z miloScig Boga i
blizniego. Dlatego tez, gdy miat
mozliwosé, by zrobié¢ co$ dla innych,
nie zdolal myslec o niczym poza soba
samym. W glebi duszy nie wiedzial
sjak rzeczy sie naprawde maja”; nie
mogt dobrze postepowac, bo
»,dobrem jest to, co zgodne z
rzeczywistoscig”[2]. Dlatego jest
glupcem. Dlatego jest nierozwazny.

Falszywa roztropnosc¢

Roztropnosc¢ jest cnota, ktora laczy
nasze dzialania z rzeczywistos$cia:
cztowiek roztropny to ten, ktoremu
rzeczy wydajq sie takie, jakimi sa
naprawde. W oparciu o ten kontakt z
rzeczywistoscig, cnota ta pozwala
nam wybrac wlasciwe srodki do
osiggniecia dobrego celu, i
zastosowac je w praktyce. Innymi
stowy, roztropnos¢ nie uznaje za
dobry byle jakiego celu. Dlatego,
mowit Sw. Josemaria, ,musimy
zawsze pytac: czemu stuzy ta



roztropnosc?”[3]. I odpowiadamy:
stuzy kochaniu Boga i innych. Jak
pisal Sw. Augustyn, ,,roztropnosc jest
mitoscia, ktora potrafi odroznic to, co
jest przydatne w drodze do Boga od
tego, co moze od Niego oddali¢”[4].

Roztropnosci musi towarzyszyc¢
wiara i mito$¢, zeby nie ulegla
deformacji. Istniejg bowiem dwie
falszywe roztropnosci. Z jednej
strony mamy do czynienia ze zwykila
»,daznoscia ciala” (Rz 8,6), tych,
ktorzy skupiajg sie tylko na
przyjemnosciach i dobrach
zmystowych, i szukaja wylacznie
rozrywKki i posiadania, nie zwazajac
na inne, wazniejsze cele[5].
»~Rozumem zlude nazwal, spaczy! ten
dar Bozy, w rezultacie jak zwierze
zyje, bodaj gorzej” [6], mowi
Mefistofeles w stynnym dziele
Goethego. Z drugiej strony mamy
»przebieglosc¢”, zdolnos¢ do
znalezienia Srodkdw dla osiggniecia
nikczemnego celu. Ten zly cel nie



musi by¢ koniecznie odczuwany w
ten sposob, jak gdyby przyjemnos¢
byla zla sama w sobie; moze na
przyklad polegac na egoistycznym
dazeniu do wlasnego bezpieczenstwa
bez zwazania na potrzeby innych[7],
tak jak w przypadku bogacza z
naszej przypowiesci.

Prawdziwa roztropnos¢, wediug
Katechizmu Kosciota Katolickiego,
»uzdalnia rozum praktyczny do,
rozeznawania w kazdej okolicznosci
naszego prawdziwego dobra i do
wyboru wiasciwych Srodkéw do jego
peinienia”[8]. To prawdziwe dobro
nie ogranicza sie do zmystowosci, ale
obejmuje cala osobe; jest to dobro,
ktore wynika z prawdy o rzeczach, a
nie tylko z moich pragnien. Polega na
oddaniu kazdemu, tego, co jego, na
wytrwalym podazaniu droga, ktora
nas uszczesliwi — Swietosci, mitosci,
wiernosci — pomimo trudnosci, ktore
napotykamy; jest to cieszenie sie z
przyjemnosci zmystowych w



harmonii z prawda o naszym
jestestwie.

Ta definicja roztropnosci mowi o
rozeznaniu i wyborze. Do tego
pierwszego — ,rozeznawanie
prawdziwego dobra” — musimy
wycwiczyc¢ nasza wole 1 nasze serce,
tak zeby kochaly i pragnety
prawdziwego dobra. Mozna to
osiggnac dzieki pozostalym cnotom,
szczegolnie sprawiedliwosci, ale
takze dzieki mestwu i
umiarkowaniu. Cnoty moralne
wskazuja bowiem roztropnosci
dobro: tylko dzieki nim moze
ukierunkowac sie na dobre cele i
~wybrac¢ wlasciwe Srodki”, aby je
0siggnac. Jednoczesnie jednak
roztropnos¢ wchodzi w definicje
kazdego cnotliwego czynu jako
Srodek, poniewaz to wlasnie
roztropnosc¢ laczy dziatanie z
rzeczywistoscig i podejmuje decyzje,
tu i teraz, o tym, co jest najlepszym
rozwigzaniem, co lezy posrodku



pomiedzy dwiema niewlasciwymi
skrajnosciami. Innymi stowy,
roztropnosc jest zarowno
warunkiem do tego, by inne cnoty sie
rozwijaly, jak i ich rezultatem.
Tworzy krag cnét. I dlatego tak
wazna role peini wychowanie i
srodowisko, w ktorym zyjemy: tam
uczymy sie kochac i poznawac
prawdziwe dobro, nie za pomoca
rozumu, ale poprzez utozsamianie
sie z tymi, ktorych kochamy.

Namysk: przystanac, by pomyslec

Sw. Tomasz z Akwinu w
szczegotowym studium roztropnosci
wyroznia trzy akty roztropnosci:
namys}, podjecie decyzji i nakaz.
Dwa pierwsze dzieja sie w rozumie;
trzeci natomiast prowadzi nas do
dzialania[9]. Te trzy czynnosci
mozna wyraznie rozpoznac¢ w innej
opowiesci Jezusa: przypowiesci o
pannach roztropnych i
nierozsadnych, w ktorej Pan



porownuje krolestwo niebieskie do
jednej z czesci zydowskiej
uroczystosci malzenskiej (por. Mt
25,1-13).

Uroczystosc, o ktdrej jest mowa w
przypowiesci polegala na
zaprowadzeniu panny mtodej do
domu pana mlodego, z zachowaniem
pewnych procedur. Zazwyczaj w
sSrodowy pozny wieczor goscie bawili
sie w domu panny mlodej. Pan
mlody przybywal nieco przed
pdéinoca w gronie swoich
najblizszych przyjaciol, aby spotkac
sie z przyszia zona. Oswietlony
plomieniami swiec byl witany przez
gosci. Zgodnie ze zwyczajem dziesiec
kobiet czekalo na niego ze lampami
trzymanymi na kijach, na pamigtke
zydowskich uroczystosci
publicznych. To wiasnie o tych
dziesieciu pannach Jezus mowi, ze
»~Wzlely swoje lampy i wyszly na
spotkanie pana mlodego”. Nastepnie
cale to towarzystwo miato udac sie



przy swietle owych lamp do domu
ojca pana miodego, gdzie mialo
odbyc¢ sie wesele.

Jednakze nie wszystkie byly tak samo
przygotowane do wigczenia sie w te
czynnosci. W rzeczywistosci ,,piec z
nich bylo nierozsadnych, a piec
roztropnych. Nierozsadne wziely
lampy, ale nie wziely z sobg oliwy.
Roztropne zas razem z lampami
zabraly rowniez oliwe w
naczyniach”. Te ostatnie byly
przezorne: pamietatly, ze w takich
przypadkach pan miody nie pojawia
sie az do péinocy; obliczyly, ze ich
lampy nie wytrzymaja zapalone tak
dlugo(namys}); zdecydowaly sie
wzig€ oliwe w zapasie, mimo
niewygody zwigzanej z jej noszeniem
(decyzja); i w koncu tak zrobily
(wykonanie). Natomiast te
nierozsadne, cho¢ moze styszaly jak
te drugie omawialy glosno ten
problem, a nawet widzialy jak idg po
naczynia z oliwg, nie chciaty



komplikowac sobie zycia; daty sie
ponies$¢ zamieszaniu i poSpiechowi,
zeby dotrzec jak najszybciej do domu
panny miodej; przyciggaly je zabawy
i $miech i nie mys$laty o innych
rzeczach. Mozna odnie$¢ wrazenie,
Ze nierozsadne panny z przypowiesci
byly niemadre by¢ moze gtdwnie z
powodu braku zastanowienia sie,
daly sie ponies¢ pewnej beztrosce.

W efekcie dzieje sie to, co bylo do
przewidzenia: ,,Gdy sie pan miody
opoznial, zmorzone snem wszystkie
zasnely. Lecz o pdinocy rozleglo sie
wolanie: «Pan mlody idzie, wyjdzcie
mu na spotkanie!»”. Panny wstaja
wiec i przystrajaja swoje lampy, ale
te nierozsadne odkrywajg, ze ich
lampy gasna z braku oliwy. Prosza
wiec te roztropne, zeby im troche
pozyczyly, czego one nie robia
wlasnie dlatego, zZe sa roztropne:
»Mogloby i nam, i wam nie
wystarczy¢. IdZcie raczej do
sprzedajacych i kupcie sobie!”,



odpowiadaja. Jednak w czasie gdy
one ida kupic¢ oliwe przybywa pan
miody, zabiera panne mioda i
rozpoczyna sie procesja do jego
domu, ktorej towarzyszy w koncu
tylko piec panien rozsadnych z
zapalonymi lampami, i rozsSpiewany i
roztanczony ttum. Kiedy docieraja do
domu drzwi zamykajg sie i
rozpoczyna sie uczta. Kiedy piec
nierozsadnych panien przybywa jest
juz za pozno. Choc¢ blagaja: ,Panie,
panie, otworz nam!”, otrzymuja
surowg odpowiedz: ,Zaprawde
powiadam wam, nie znam was”.

Mozemy zadac pytanie: dlaczego
Jezus nazywa jedne roztropnymi, a
drugie nierozsadnymi? Przypowies¢
pozwolilaby odpowiedziec na to
pytanie gdyby dotyczyla trzech
etapOw czynnosci roztropnej, ale
pierwszy z nich wyroznia sie w
Sposob szczegolny: namyst. Aby
wlasciwie zadzialac trzeba sie
zatrzymac i przemyslec sytuacje,



uwaznie i wiernie wstuchujac sie w
istote rzeczy; przywolac z pamieci
podobne przypadKki, czerpiac z
doswiadczenia; przyjmowac rady od
innych — madrych ludzi - , poniewaz,
jak mowi rowniez sw. Tomasz, ,,w
sprawach, ktore dotycza
roztropnosci, nie ma nikogo, kto by
zawsze wystarczal samemu
sobie”[10]. I wreszcie, nalezy by¢
uwaznym na zmieniajace sie
okolicznosci, ktore moga
spowodowac koniecznos$¢
modyfikacji planu i podjecia nowej
decyzji w celu osiggniecia
zamierzonego dobra. Krotko méwiac,
jest to kwestia poznania i
zrozumienia rzeczywistosci,
niezbedny warunek czynienia dobra.
Nie wystarczg ,, dobre intencje” lub
,dobra wola”: konieczne jest
postepowanie w prawdzie, bo tylko
~prawda was wyzwoli” (] 8,31).

Sw. Josemaria zachecal, aby przed
podjeciem decyzji dokladnie jg



przeanalizowac, wystuchac
wszystkich stron i unikac pospiechu:
»10 co pilne moze poczekac¢ — mowil -
a to co bardzo pilne powinno
poczekac¢”[11]. Zwracal uwage na
konieczno$¢ szukania rady Ducha
Swietego w modlitwie, poniewaz

» prawdziwa roztropnosc pozostaje
stale otwarta na glos Boga”[12].
Sugerowal rowniez zwrdcenie sie do
innych oséb, ktore moga nam pomac,
przewodnicy duchowi lub ci, ktorzy
dzielg z nami odpowiedzialnosc¢ za
decyzje. W tym procesie rozwazan
pokora ma zasadnicze znaczenie, aby
moc otworzyc sie na prawde, aby
moc przyblizyc sie jak tylko sie da do
rzeczywistosci rzeczy.

Decyzja: wybrac droge

Dla zilustrowania decyzji, drugiego
etapu roztropnosci, pouczajgca jest
relacja Sw. Marka o wczesnych
godzinach poranka Niedzieli
Zmartwychwstania. Maria



Magdalena i inne kobiety kupity
wonnosci, aby zabalsamowac ciato
Jezusa i wyruszyly wczesnym
rankiem, mowigc miedzy soba: , Kto
nam odsunie kamien od wejscia do
grobu?” (Mk 16, 3). Chociaz nie
potrafia znalez¢ rozwigzania
wszystkich problemoéw, z ktorymi
przyjdzie im sie zmierzyc, mitos¢ do
Jezusa skiania te kobiety do podjecia
wlasciwej, roztropnej decyzji:
postanawiaja dziala¢ w oparciu o
informacje, ktore posiadaja. ,,To byl
ogromny ciezar” - pisze Sw.
Josemaria. ,Tak to sie zwykle dzieje.
Od razu dostrzega sie trudnosci, ale
jesli obecna jest milosc¢, nie
powstrzymuja nas te przeszkody:
pojawia sie Smialtosc, determinacja,
odwaga: to, co ma byc¢ zrobione, jest
zrobione! Kto usunie ten kamien?
Nie mogly tego zrobic same, a jednak
ida dalej, w drodze do grobu. Mgj
synu, ty i ja, jakze sie wahamy? Czy
podejmujemy te Swieta decyzje, czy
tez musimy wyznac, Ze czujemy sie



zawstydzeni, kiedy myslimy o
decyzji, o odwadze, o zuchwatosci
tych kobiet? Gdy przyszty do grobu,
«zobaczyly, ze kamien zostal
odsuniety» (Mk 16, 4). Tak sie zawsze
dzieje. Kiedy zdecydujemy sie zrobi¢
to, co mamy zrobi¢, trudnosci
okazujg sie latwe do pokonania”[13].

Namys}, ten pierwszy akt
roztropnosci, nie moze trwa¢ w
nieskonczonos¢. W pewnym
momencie musimy skonczyc¢
rozmyslania 1 podjac¢ decyzje.
Niezdecydowanie jest bowiem inng
forma nierozwagi, ktora sprawia, ze
wczesniejsze rozwazania staja sie
jalowe: nie ma sensu rozeznawac
najszlachetniejszej drogi
postepowania, jesli sie na niag nie
decyduje, bo nie mam na nia ochoty,
bo nie jestem w nastroju, bo ,,co
ludzie powiedza”, z obawy przed
popekieniem bledu lub z
jakiegokolwiek innego powodu. Traci
sens wybor tego, co najlepsze jesli sie



na to nie zdecyduje. ,Jutro! —
Czasami to roztropnos$c¢; bardzo
czesto — powiedzenie
pokonanych”[14], mowil tez Sw.
Josemaria. Czlowiek roztropny nie
oczekuje pewnosci tam, gdzie jej nie
ma; raczej ,woli dwadziescia razy sie
pomyli¢, anizeli pograzyc¢ sie w
wygodnym nierobstwie”[15]. Nie
podejmowanie decyzji jest czesto
nierozsadne, poniewaz wtedy inni,
lub po prostu czas, zdecyduja za nas,
by¢ moze z mniejszym rozeznaniem,
aby to zrobi¢ dobrze. Czlowiek
roztropny nie udaje, ze ma wszystko
pod calkowitg kontrolg: uznaje
wlasne ograniczenia i ufa Bogu, bo to
jest wlasnie najbardziej rzeczywiste.

Przyklad Jezusa jest znamienny. W
Ewangelii jawi sie nam jako ktos, kto
jest realistg, zna swoje
przeznaczenie, prawdziwe dobro:
rozsadnie oczekuje nadejscia swojej
»,godziny”. Na przykiad w Kanie
Galilejskiej mowi do swojej matki:



»Jeszcze nie nadeszla moja
godzina” (] 2, 4). Jan opowiada, jak
dwukrotnie udaje Mu sie przedrzec
przez ttum, ,bo jeszcze nie nadeszla
Jego godzina” (J 7,30; 8,20). W
niektorych momentach widzimy
nawet, Ze to, czego pragnie nie
pokrywa sie z tym, co odczuwa (por.
Mt 26, 39), ale mimo wszystko
wybiera dobro. Owo ,,Wstancie,
chodzmy!” (Mt 26,46), przed
aresztowaniem w Getsemani, jest
wyborem roztropnym, heroicznie
roztropnym.

Nakaz: przejscie do czynu

Na zakonczenie Kazania na Gorze
Jezus wyglasza kilka przestrog,
wsrod ktorych znajduje sie taki oto
obraz czlowieka rozsadnego:
»,Kazdego wiec, kto tych stdw moich
stucha i wypelnia je, mozna
porownac z cztowiekiem
roztropnym, ktory dom swaj
zbudowal na skale (...).Kazdego zas,



kto tych stéw moich stucha, a nie
wypelnia ich, mozna poréwnac z
czlowiekiem nierozsadnym, ktory
dom swdj zbudowal na piasku” (Mt
7,24-26). Roznica miedzy rozsagdnym
1 glupim polega tutaj na tym, zeby
nauki wprowadzac¢ w czyn. Gdyz nie
wystarczy rozmyslac i wybrac:
trzeba podjac dzialanie. Na tym
polega trzeci i ostatni etap
prawdziwej roztropnosci, czyli
nakazanie czy zarzadzanie, o ktorym
$w. Tomasz mowi, zZe jest
najwazniejszy, poniewaz na nic zda
sie znajomos¢ drogi jesli sie nig nie
podaza[16]. Nierozwaga moze by¢
spowodowana nie tylko przez
pospiech lub niezdecydowanie, ale
takze - czeSciej niz sie wydaje - przez
zatrzymanie sie na przeszkodach lub
przez zaniedbanie, polegajace na
pominieciu tego, co sie powinno
zrobic, czesto po prostu w skutek
zwyklego zapomnienia.



»Mysl powoli i dzialaj szybko”: tak
radzil kiedys$ sw. Josemaria
blogoslawionemu Alvaro del
Portillo[17]. Ta maksyma chcial z
jednej strony przestrzec go przed
bledami, do ktérych prowadzi
pospiech, ale takze przed
nieroztropnoscia niepotrzebnego
odwlekania decyzjiijej realizacji.
Odwaga nie jest nierozwaznoscia.
Ponadto, jesli jest to prawdziwa
odwaga, to jest to prawdziwa
roztropnosc. ,,Co ma by¢ wykonane,
wykonaj... Bez wahania... Bez
ogladania sie na innych... Bez tego
ani Cisneros nie bylby Cisnerosem,
ani Teresa de Ahumada nie bylaby
Swietg Teresa..., ani Ifiigo de Loyola
Swietym Ignacym... Bog i
odwaga!”[18].

Niepotrzebne odwlekanie realizacji
tego, co zostalo postanowione, moze
rowniez zaszkodzi¢ innym:
zwlaszcza jesli ktos peini obowigzki
wychowawcze lub kierownicze, jak



rodzice w stosunku do swoich dzieci,
czy szefowie w stosunku do swoich
podwiadnych. Pokonanie lekow,
pokusy robienia tego, co
najwygodniejsze, czy nadmiernego
przywiazania do wlasnego
wizerunku wymaga sily. Dobrze
oddaje to list, w ktorym Sw.
Katarzyna ze Sieny wzywa papieza
Grzegorza XI do powstrzymania
naduzyc niektorych dostojnikow
koscielnych: ,,Ten rodzaj
poblazliwosci, zrodzony z mitosci
wlasnej oraz mitosci do krewnych,
przyjaciot i ziemskiego pokoju, jest w
rzeczywistosci najgorszym
okrucienstwem, bo jesli rana nie
zostanie oczyszczona goracym
zelazem i skalpelem chirurga, gdy
jest to konieczne, zostanie zakazona i
w koncu doprowadzi do Smierci.
Nakladanie masci na rane moze by¢
przyjemne dla chorego, ale nie
sprawi, ze bedzie lepiej”[19].



Oczywiscie, odwaga prawdziwej
roztropnosci nie stoi w sprzecznosci
z poszukiwaniem najlepszego
momentu do wykonania tego, co
zostalo postanowione, majac zawsze
na uwadze mitosierdzie, dobro ludzi.
Czasami trzeba umiec cierpliwie
poczeka¢. W innych przypadkach nie
jest wskazane, aby czekad, poniewaz
konsekwencje zwlekania bylyby
gorsze, lub okazja moze sie juz nie
powtorzyc, lub z innych powodow.
Czlowiek roztropny to ten, ktéry tu i
teraz ,ocenia pewnym okiem, czy
dane dzialanie jest drogg, ktora
rzeczywiscie doprowadzi do
osiggniecia zamierzonego celu”[20].
Ale w kazdym razie tylko wykonanie
tego, co zostalo postanowione, po
roztropnym namysle, urzeczywistni
w nas to glebokie pragnienie Jezusa
(Mt 5, 16): ,,Tak niech $wieci wasze
Swiatlo przed ludzmi, aby widzieli
wasze dobre uczynki i chwalili Ojca
waszego, ktory jest w niebie”.



José Brage

tlum. Joanna Ratajska

[1] J. Ratzinger, Patrzec na Chrystusa,
Edicep, Valencia, 2005, s. 20-22.

[2] J. Pieper, Cnoty kardynalne, Rialp,
Madrid, 1976, s. 16.

[3] Sw. Josemaria, Przyjaciele Boga,
pkt. 85.

[4] Sw. Agustyn, De moribus Eccesiae,
I, 15, 25.

[5] $w. Tomasz z Akwinu, Suma
Teologiczna, II-11, z. 47, a. 13, res.

[6] J]. W. Goethe, Faust, Prolog w
niebie.

[7] Swiety Tomasz z Akwinu, Suma
Teologiczna, II-11, z. 47, a. 8, ad. 3.



[8] Katechizm Kos$ciota Katolickiego,
pkt. 1806.

[9] Suma Teologiczna, II-1I, z. 47, a. 8,
res.

[10] J. Pieper, Cnoty kardynalne, s.
49.

[11] J. Echevarria, Wspomnienia o bi.
Josemarii, Rialp, Madrid, 2000, p.
165.

[12] Przyjaciele Boga, pkt. 87.

[13] Sw Josemaria, Notatki podczas
medytacji, 29-111-1959.

[14] Sw. Josemaria, Droga, pkt. 251.
[15] Przyjaciele Boga, pkt. 88.

[16] Por. Suma Teologiczna, II-11, z.
47, a. 8, ad.3

[17] List do Alvaro del Portillo, 28-
[1-1949, cytowany w Andrés Vazquez



de Prada, Zalozyciel Opus Dei, tom
I11, Rialp, Madrid, 2003, s. 153.

[18] Droga, pkt. 11.

[19] S. Undset, Santa Catalina de
Siena, Encuentro, Madrid, 1999, s.
172.

[20] J. Pieper, Cnoty kardynalne, s.
51.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-
bozy-6-zanim-wprowadzimy-to/
(23-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-6-zanim-wprowadzimy-to/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-6-zanim-wprowadzimy-to/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-6-zanim-wprowadzimy-to/

	Bardzo ludzcy i bardzo Boży (6): Zanim wprowadzimy to w czyn

