
opusdei.org

Bardzo ludzcy i
bardzo Boży (5): Aby
móc być
przyjaciółmi

Każda autentyczna przyjaźń
wymaga wysiłku zarówno po
to, żeby wkroczyć w życie
innych, jak również po to, żeby
pozwolić, aby inni odnaleźli
miejsce w nas. W poniższym,
piątym tekście zajmujemy się
niektórymi cnotami, które nam
to ułatwiają.

23-07-2021



Kiedy ktoś przeżywa swoje ostatnie
chwile, kiedy nadchodzi moment,
«by przeszedł z tego świata do
Ojca» (J 13, 1), zwraca się myślą ku
temu, co istotne. Jego
zainteresowanie skupia się na
rozwiązaniu spraw, których nie
chciałby pozostawiać
niedokończonych. Skierować kilka
pełnych miłości zdań do bliskich,
dokonać szybkiego bilansu swojego
życia, postarać się z kimś pojednać…
Tak dzieje się również w życiu
Jezusa. Wprowadzeniem w Jego
ostatnie godziny jest obrzędowa
Wieczerza z najbliższymi. Ewangelie
pozwalają nam przyjrzeć się tym
chwilom poprzez wzruszające 
stronice przyjaźni, na których Pan
pozostawia nam jako dziedzictwo
świadectwo swojej miłości. «W
szczególnej atmosferze Wieczernika
mówi do Apostołów: nazwałem was
przyjaciółmi (J 15, 15). Zwracając się
do nich, powiedział to do nas
wszystkich. Bóg kocha nas nie tylko



jako stworzenia, lecz jako Jego dzieci,
którym w Chrystusie ofiaruje
prawdziwą przyjaźń»[1].

Spotkanie bliskich przyjaciół

Przyjaźń to relacja dwukierunkowa,
która wzrasta poprzez dawanie i
przyjmowanie. Jezus Chrystus
ofiaruje swoim przyjaciołom
największy dar, jaki istnieje: «Ja zaś
będę prosił Ojca, a innego Parakleta
da wam» (J 14, 16). Jednak również
On prosi o wzajemność. Prosi nas,
żebyśmy przyjęli Jego dary:
«Trwajcie w miłości mojej!» (J 15, 9).
Nie istnieje przyjaźń, w którą
zaangażowana jest tylko jedna
strona. Każda prawdziwa przyjaźń
zakłada wysiłek zarówno po to, żeby
wkroczyć w życie innych, jak
również po to, żeby pozwolić, aby oni
odnaleźli miejsce w nas.

Ten ruch wzajemnego zbliżenia nie
zawsze jest łatwy, a tym bardziej
jeżeli środowisko społeczne albo



nasza własna bezwładność prowadzi
nas do tego, żeby w małym stopniu
liczyć na innych, aby blokować nasz
świat wewnętrzny przed możliwym
wtargnięciem ze strony innych albo
żeby patrzeć na to, do jakiego stopnia
mogą nam być oni chwilowo
użyteczni. Aby umożliwić przyjaźń,
musimy być gotowi otwierać drzwi
serca. To sprawia, że z pewnością
jesteśmy bardziej podatni na
zranienie, ale również czyni nas
bardziej ludzkimi. Któż nie
doświadczył owych chwil wspólnoty
z inną osobą, kiedy spotkanie dwóch
wewnętrznych światów staje się
oczywiste? Moglibyśmy myśleć, że te
sytuacje, pełne szczerości i
intensywności, są właściwe dla
wieku młodzieńczego. Niemniej
jednak, ten, kto przestaje się bać
otwarcia swojego wnętrza i przyjęcia
innych w swoim sercu, jest w stanie
nawiązywać głęboką przyjaźń w
każdym wieku — ze swoimi
rodzicami, rodzeństwem, dziećmi,



mężem albo żoną, z tymi, z którymi
mieszka w tym samym domu, albo z
kolegami z pracy.

Życzliwość i czułość

Od starożytności uważano, że
przyjaźń jest «pewną cnotą lub
czymś z cnotą związanym, a ponadto
jest czymś dla życia
najkonieczniejszym»[2]. Aby przyjaźń
wzmacniała się i wzrastała, trzeba,
żeby przyjaciele pobudzali pewne
dyspozycje sprzyjające wymianie ich
wnętrza. Rzeczywiście przyjaźń
«dąży do dobra drugiej osoby,
wzajemności, intymności, czułości,
stabilności i podobieństwa między
przyjaciółmi, które buduje się
poprzez wspólne życie»[3].

Dążenie do dobra drugiej osoby,
znane również jako życzliwość, jest
chyba najważniejszą z tych cech.
Oznacza nie tyle, że jest dla mnie
istotne jakieś konkretne dobro drugiej
osoby — a nawet jakieś dobro dla



drugiej osoby — ale że istotna dla
mnie jest sama druga osoba. Jest dla
mnie istotne, żeby była szczęśliwa.
Życzliwość oznacza autentyczność
uczucia w stosunku do naszych
przyjaciół i założenie, aby «uznawać
i afirmować innych takimi jakimi są:
z ich problemami, wadami, z
osobistą historią każdego, z ich
środowiskiem i z czasem, jakiego
potrzebują, aby zbliżyć się do Jezusa.
Dlatego, aby móc budować
prawdziwą przyjaźń, trzeba
rozwinąć w sobie zdolność patrzenia
na innych z sercem, aż ujrzymy ich
oczami Chrystusa»[4].

Poprawa naszej zdolności otwarcia
się na innych wymaga również
większej czułości. W przeciwieństwie
do tego, co niekiedy się sądzi, czułość
«nie jest cechą człowieka słabego —
wręcz przeciwnie — oznacza siłę
ducha i zdolność do zwracania uwagi
na bliźniego, współczucia,
prawdziwej otwartości na niego»[5].



Czułość to żyzna gleba, owoc
codziennej pracy. Na niej może
wzrastać współpraca, zaufanie.
«Każdy z was ma serce pełne czułości
tak jak ja»[6], mówił Św. Josemaría.
Czułość ta może występować u osób
o dużej ekspresji uczuć albo o
bardziej zamkniętych
temperamentach i może być
wyrażana zarówno przy jednym, jak
i przy drugim sposobie bycia.
Właśnie w owych pełnych bliskości
chwilach Ostatniej Wieczerzy Jezus
mocuje się z Piotrem, który nie chce
pozwolić, żeby Jezus umył mu nogi
(por. J 13, 6-11), ale również pozwala,
żeby Jan złożył głowę na Jego piersi
(por. J 13, 23). Czułość przyjaciela
rozumie potrzeby drugiej osoby,
szanuje jej intymność, jej sposób
bycia, nie chce atakować, natomiast
ofiaruje swoją milczącą obecność.

Ciągłość i harmonia



Innym koniecznym elementem
przyjaźni jest ciągłość relacji, dlatego
że dusze dwóch osób nie otwierają
się nagle. Istotne sprawy wymagają
czasu, żeby się zakorzenić i wzrastać
w ludzkim sercu. Czasami wydaje
się, że znaleźliśmy nowego lepszego
przyjaciela, ale w rzeczywistości tej
relacji brakuje jeszcze wiele, żeby
mogła osiągnąć wzrost. «Potrzeba
dużo czasu, żeby rozmawiać,
przebywać razem, poznawać się… W
ten sposób kształtuje się przyjaźń.
Tylko dzięki takiej cierpliwości
przyjaźń może być prawdziwa»[7].

Przyjaciele pragną się spotykać,
przebywać razem, móc dzielić to, co
jest cenne dla każdego. Apostołowie
lubili spędzać czas z Jezusem nie
tylko dlatego, że uważali Go za
Mesjasza Izraela, ale dlatego że byli
dobrymi przyjaciółmi. Nie szli za
Nim tylko z powodu przekonań
historycznych lub intelektualnych,
ale dlatego że Jezus stał się częścią



ich życia: «Znowu jednak was
zobaczę i rozraduje się serce wasze, a
radości waszej nikt wam nie zdoła
odebrać» (J 16, 22).

Spotkania i komunikacja w miarę
upływu czasu umacniają przyjaźń, aż
staje się ona silna, nawet jeżeli
przyjaciół dzieli odległość. Wówczas
rodzi się szczególna harmonia
między przyjaciółmi, dlatego że
każdy z nich spontanicznie udziela
drugiemu dóbr wypełniających jego
życie. Na tej drodze docenia się to, co
docenia druga osoba, cieszy się tym,
czym cieszy się ona, a także —
logicznie rzecz biorąc — smuci się
tym, co wywołuje u niej smutek.
Przyjaciel szczerze pociąga drugiego
przyjaciela. Nie przekonuje go ani
nie zwodzi, kryjąc pod pozorami
przyjaźni inne interesy.

Cnoty sprzyjające obcowaniu z
innymi



Święty Tomasz z Akwinu mówi, że
«wśród wszystkich dóbr światowych
żadne chyba nie jest godne tego, żeby
stawiać je ponad przyjaźń. Ona
bowiem łączy w jedno ludzi
cnotliwych, zachowuje cnotę i do niej
pobudza»[8]. Droga cnoty jest
sprzymierzeńcem relacji przyjaźni.
Ci, którzy kultywują obraz Boga w
swoim życiu, z łatwością rozpoznają
się między sobą i dążą do tego, żeby
dzielić to wewnętrzne piękno.

Z pewnością istnieją pewne cnoty,
które są bardziej zdatne do
przygotowania tej drogi albo do
powodowania jej wzrostu. Są to
cnoty sprzyjające obcowaniu z
innymi. «Ta atmosfera przyjaźni, do
której wprowadzania każdy jest
powołany, to owoc wielu wysiłków,
aby uprzyjemniać innym życie.
Dbanie o uprzejmość, radość,
cierpliwość, optymizm, delikatność i
o wszystkie cnoty, które umilają
wspólne życie, jest ważne, by inni



mogli odczuć, że się o nich
troszczymy i być szczęśliwymi: Miła
mowa przyciąga przyjaciół, a język
uprzejmy – miłe słowa (Syr 6, 5).
Walka o polepszanie własnego
charakteru jest koniecznym
warunkiem, by ułatwiać
nawiązywanie przyjaźni»[9].

Nie zawsze jest łatwo odróżnić, jakie
aspekty własnej osobowości powinny
być kształtowane w ramach
przyjaźni, a które powinny być
tolerowane, a nawet miłowane,
przez przyjaciela. Być może nie
trzeba robić zbyt wielu rozróżnień,
tylko starać się pracować nad samym
sobą, a taka praca leży w naszym
zasięgu. Jeżeli jestem nieśmiały,
spróbuję być bardziej otwarty. Jeśli
reaguję w silny sposób, postaram się
łagodzić moje reakcje. Jeżeli mam
skłonność do tego, żeby nie
uzewnętrzniać moich uczuć,
postaram się bardziej okazywać to,
co czuję itd. Z pewnością postawą,



która nie zaprowadzi zbyt daleko,
byłoby upieranie się przy afirmacji
własnego „ja”. Święty Josemaría
zachęcał jednych i drugich do
wychodzenia naprzeciwko tej
pułapce: «Czasami próbujesz się
usprawiedliwić, zapewniając, że
jesteś roztargniony, roztrzepany albo
że z natury jesteś oschły, bardzo
powściągliwy. I dodajesz, że z tego
powodu nie znasz nawet dobrze
osób, z którymi na co dzień żyjesz. —
Posłuchaj: Prawda, że to
wytłumaczenie wcale cię nie
uspokaja?»[10].

* * *

Każda przyjaźń to dar, który się
przyjmuje, i który, po przyjęciu,
zamienia się w dar dla bliźniego. To
jest właściwe miłości: może ją dawać
tylko ten, kto wcześniej ją przyjął.
Nawet miłość, którą Jezus Chrystus
ofiaruje swoim Apostołom, jest
poprzedzana przez miłość, która



została Mu dana: «Jak Mnie umiłował
Ojciec, tak i Ja was umiłowałem» (J
15, 9). Dlatego, poza wzrastaniem we
wszystkich cnotach, które pomagają
nam otwierać się na innych,
najważniejsze, żeby być
prawdziwymi przyjaciółmi, jest
zgłębianie tej miłości Boga do nas. W
miarę jak wzrasta ta relacja bliskości,
rozszerza się zdolność do miłowania
innych. «Miłość Boga i miłość
bliźniego są nierozłączne: są jednym
przykazaniem. Obydwie te miłości
jednak czerpią życie z miłości
pochodzącej od Boga, który pierwszy
nas umiłował (…). Miłość jest
„Boska”, ponieważ pochodzi od Boga
i łączy nas z Bogiem, a ten
jednoczący proces przekształca nas
w „My”, które przezwycięża nasze
podziały i sprawia, że stajemy się
jednym, tak że ostatecznie Bóg jest
„wszystkim we wszystkich” (por. 1
Kor 15, 28)»[11].

Jorge Mario Jaramillo



tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Ks. prał. F. Ocáriz, List pasterski, 1
listopada 2019 r., 2.

[2] Arystoteles, Etyka nikomachejska,
1155a, tekst polski za: Arystoteles, 
Etyka nikomachejska, tłum. Daniela
Gromska, w: Dzieła wszystkie, t. 5,
Wydawnictwo Naukowe PWN,
Warszawa 1999.

[3] Franciszek, Adhortacja apostolska
Amoris laetitia, 123.

[4] Ks. prał. F. Ocáriz, List pasterski, 1
listopada 2019 r., 8.

[5] Franciszek, Homilia, 19 marca
2013 r.

[6] Św. Josemaría, Zapiski z
rodzinnego spotkania, 15 września
1971 r., AGP, biblioteka, P01.



7] Franciszek, Wywiad, 13 września
2015 r. Pełny tekst na stronie
internetowej Argentyńskiej
Katolickiej Agencji Informacyjnej.

[8] Św. Tomasz z Akwinu, O władzy, I,
X. Tekst polski.

[19] Ks. prał. F. Ocáriz, List pasterski,
1 listopada 2019 r., 9.

[10] Św. Josemaría, Bruzda, 755.

[11] Benedykt XVI, Encyklika Deus
Caritas est, 18.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-
bozy-5-aby-moc-byc-przyjaci/

(23-01-2026)

https://www.it.dominikanie.pl/tomasz-z-akwinu/czytelnia-teksty-tomasza/o-wladzy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-5-aby-moc-byc-przyjaci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-5-aby-moc-byc-przyjaci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-5-aby-moc-byc-przyjaci/

	​Bardzo ludzcy i bardzo Boży (5): Aby móc być przyjaciółmi

