
opusdei.org

Bardzo ludzcy i
bardzo Boży (4): My
sami jako
środowisko dla cnót

Nasze gorące pragnienie bycia
lepszymi karmi się klimatem, w
którym żyjemy, a równocześnie
przynosi owoce w relacjach z
innymi.

05-07-2021

Bóg nie żyje sam. Jest to rodzina,
Trójca osób zjednoczonych miłością;
niewyczerpane źródło życia, zdrój,
który nieustannie oddaje się i udziela



sobie nawzajem. Każda Boska Osoba
żyje w wolny i całkowity sposób dla
Innych, patrząc na Innych, w
radosnej zależności. Nasz Bóg, mówił
Benedykt XVI, jest «bytowaniem-dla
(Ojciec), bytowaniem-od, (Syn) i
bytowaniem-z (Duch Święty)[1]. I ta
sama logika promieniuje również we
wszystkim, co wyszło z rąk Boga, w
bardzo szczególny sposób w
człowieku. Tak: życie trynitarne jest
odciśnięte głęboko w naszej istocie.
Nasze życie jest autentycznie ludzkie
i autentycznie Boże, tylko jeżeli
rozwija się zgodnie z tymi
trynitarnymi współrzędnymi
komunii: od Boga i od innych; z
Bogiem i z innymi; dla Boga i dla
innych.

Linoskoczek

Wszystkie cnoty, nawet ta
najmniejsza lub nieznacząca,
wskazują na wzrastanie w komunii z
innymi. To prawda, że w miarę, jak



cnoty (łacińskie virtus ‘moc, siła’)
zapewniają nam pewne panowanie
nad poszczególnymi aspektami
naszej osoby, umacniają nas. Cnoty
wzajemnie powiązane, sprawiają, że
jesteśmy sobą w prawdziwszy
sposób. Niemniej jednak, nie dążą do
doskonałości indywidualnej, dlatego
że szczęście nigdy nie jest drogą
izolowaną. Cnoty uzdalniają nas do
«wyrażania miłości, właśnie tej
miłości, w której człowiek-osoba
zamienia się w dar i poprzez ten dar
realizuje sam sens swojej istoty»[2].
Autentycznej cnoty nie osiąga się
obok albo mimo innych. Ścieżka jest
raczej odmienna. Jest to ścieżka
wzrastania w wolności dla innych,
wolności, która pozwala nam się
zaangażować, oddać się tym, którzy
nas otaczają. Ostatecznie cnota
polega na tym, żeby posiadać samego
siebie, aby się oddać. To jest
prawdziwa siła, prawdziwa moc.



Możemy sobie wyobrazić
linoskoczka, który idzie po linie na
wysokości, na oczach pogrążonej w
niepewności widowni. Dzień po dniu
pokonuje tę samą trasę, z jednej
strony liny na drugą. Występuje w
nim mieszanina śmiałości i
ostrożności: obawia się upadku, ale
napawa się wysokością i ryzykiem.
Stara się przekraczać swoje
ograniczenia, a jego cel wymaga od
niego drobiazgowego treningu.
Potrzebuje zdolności, którą osiągnie
tylko jeżeli, pokonując dzień po dniu
zawroty głowy, powtarza ćwiczenie
bez zatrzymywania. Analogicznie,
żeby być osobami pełnymi cnót — na
przykład, uporządkowanymi lub
pełnymi wdzięczności — będziemy
potrzebowali pokonywać opór,
dzięki upływowi czasu i ćwiczeniom.
Jaka jest nasza motywacja, żeby
odkładać rzeczy na miejsce albo
uprzejmie dziękować? Tylko jeżeli
wiemy, że na początku i na końcu
liny czeka na nas ktoś, kogo



kochamy, osoby, które potrzebują
tych darów, warto ryzykować nad
przepaścią. Nie chcemy jedynie
osiągnąć harmonii albo
indywidualnej doskonałości.
Horyzontem wszystkich cnót jest
zatem otwarcie na innych. Mają one
charakter osobisty a równocześnie
mają wymiar komunii, wzmacniają
więzy z innymi.

Bytowanie-od: dar zależności

Niektóre poradniki oferują sposoby,
jak żyć w pokoju z samym sobą i
utożsamiają szczęście z pełnym i
niezależnym życiem. Tak jak gdyby
zależność od innych była porażką,
przeszkodą w osobistym rozwoju.
Jeżeli jednak zwrócimy spojrzenie na
Trójcę, zrozumiemy, że sprawy
wyglądają inaczej. Po pierwsze, Bóg
Syn pochodzi od Ojca i otrzymuje od
Niego całą swoją istotę. To synostwo
prowadzi Jezusa do czynienia we
wszystkim i z radością woli Ojca



(por. J 4, 34). W analogiczny sposób,
jako stworzenia Boże, a w o wiele
większym stopniu, jeżeli przyjęliśmy
Chrzest, który włącza nas w życie
Jezusa, nasz żywot ma charakter
synowski. Sami nie dajemy sobie
życia. To inni ludzie, którzy jeszcze
nas nie znali, przywiedli nas aż tutaj.
I z tych relacji synostwa — dzieci
Bożych i dzieci naszych rodziców —
rodzą się inne ludzkie relacje,
dlatego że jesteśmy dziećmi, jesteśmy
rodzeństwem i jesteśmy rodziną.

W ten sposób, w największej głębi
osoby ludzkiej, odkrywa się
zasadniczą zależność. Nasze życie
rozwija się od Innego i od innych. Ta
rzeczywistość jest szczególnie
widoczna, kiedy rozważamy miłość
małżeńską, która polega na życiu w
całkowitym zjednoczeniu z inną
osobą i w związku z tym na 
zależności od wzajemnego uczucia,
którego nie można bez tej zależności
przeżywać. Potrzeba innych ludzi nie



tłumi w związku z tym wolności.
Przeciwnie — czyni osobę bardziej
wartościową, prowadzi ją ku
pełniejszej radości. Wiedza, że
otrzymałem miłość i że mogę ją
oddawać, napełnia życie sensem.

Poza tym w istocie cnoty mogą być
nabywane tylko w środowisku relacji
— środowiskiem cnót jesteśmy «my»
sami. Nasza wewnętrzna dyspozycja
jest wychowywana w kontakcie z
innymi. To właśnie robią rodzice,
kiedy uczą swoje dzieci pewnych
sposobów zachowania: «synku,
podziękuj»; «synku, odłóż rzeczy na
miejsce». Wzrastamy dzięki radom,
które otrzymujemy, dzięki
rozmowom, które oświetlają rozum
przy pomocy zdecydowanych zasad.
Zasad, które, wprowadzone w życie,
formują cnoty i ułatwiają nam
zrozumienie, gdzie jest dobro i jak je
osiągnąć.



W tym procesie przykład osób, które
nas otaczają, jest również źródłem
nauki. Pełen cnót klimat w rodzinie
albo w miejscu pracy to rozsadnik
cnót. Dzieje się również niestety coś
przeciwnego: tam, gdzie panuje
klimat zaniedbania, trudniej jest
wzrastać po ludzku. Skromne
miejsce wychowuje dzieci w
umiarkowaniu. Matka dbająca o
szczegóły ukazuje swoim dzieciom
wartość tego, co małe. To samo dzieje
się wśród przyjaciół, wśród kolegów
z pracy i w każdej ludzkiej
społeczności. Jest częścią naszego
ewangelizacyjnego zajęcia tworzenie
w naszym otoczeniu środowiska
pomocnego w odkrywaniu tej drogi i
wzrastaniu na niej. To właśnie robi
Kościół, przedstawiając jako wzór
życie Świętych. Tutaj nie mamy do
czynienia z teorią, ale z cnotami
wcielonymi w osobę, tutaj widzimy,
że jest naprawdę możliwe pozwolić
Bogu i bliźnim wkroczyć w nasze
życie.



Bytowanie-z: radość towarzyszenia

Duch Święty, który pochodzi od Ojca i
Syna, to wspólna miłość zesłana
ludziom, aby być-z nami[3], On jest
«niewyczerpalnym źródłem życia
Boga w nas»[4],tego życia, które może
rozwijać się tylko w formie komunii
międzyosobowej. Tak jest: my,
mężczyźni i kobiety, nie żyjemy tak
po prostu, tylko współ-żyjemy z
innymi. Nasze życie jest bytowaniem-
z tymi, którzy nas otaczają. Życie jest
tylko tam, gdzie jest komunia. Więzy,
które wytwarzamy z innymi, to
często siła, która pozwala na nasz
własny osobisty wzrost.

Chociaż niektóre sposoby myślenia i
życia w naszych dniach oferują nam
model człowieka niezależnego i w
pewnym sensie samowystarczalnego,
Słowo Boże mówi nam, że nie
jesteśmy rozbitkami, którzy
przetrwają w izolacji, tylko osobami
potrzebującymi innych ludzi. Święty



Paweł przypomina Koryntianom, że
wszyscy należą do tej samej jedności:
«Wy przeto jesteście Ciałem
Chrystusa i poszczególnymi Jego
członkami» (1 Kor 12, 27). Jesteśmy
związani mocnymi nićmi łaski i
miłości, nawet z tymi, którzy nas
poprzedzili, i z tymi, którzy pójdą za
nami drogą ku Bogu. Następująco
wyraża to Katechizm Kościoła:
«Najmniejszy nasz czyn spełniony w
miłości przynosi korzyść wszystkim,
w solidarności z wszystkimi ludźmi,
żywymi czy zmarłymi, która opiera
się na komunii świętych»[5].
Będziemy lepsi w takim stopniu, w
jakim sobie wzajemnie wszyscy
pomagamy, przyjmując pomoc od
innych i pomagając razem z innymi.

Nie jesteśmy sami na drodze
nabywania cnót. Jak mówił św.
Josemaría, «nikt nie jest wierszem
wyrwanym z poematu (…): w jakiś
sposób albo sobie pomagamy, albo
przeszkadzamy. Jesteśmy ogniwami



tego samego łańcucha»[6]. W czasach
kiedy św. Josemaría był dzieckiem,
wiele dzieci bawiło się w budowanie
zamków z kart. Jedna karta opierała
się na drugiej, najbliższej, a
wszystkie razem wzajemnie się
podtrzymują. Na nich z kolei
umieszczało się inne, które stały
dzięki tym z dołu i tak stopniowo
wznosiły się bardzo delikatne zamki,
które można było przewrócić
każdym fałszywym ruchem.
Analogicznie rzecz biorąc, również
nasze życie to splot relacji i spotkań, 
bytowanie-z innymi: «Wasza
wzajemna słabość stanowi
jednocześnie oparcie (…), podobnie
jak wzajemnie podtrzymują się karty
oparte jedna o drugą»[7].

Jest źródłem radości odczuwanie
bliskości osób, które oferują nam
swoje wsparcie i które my również
podtrzymujemy. Towarzyszenie
innym i cieszenie się ich
towarzystwem to znak prawdziwie



chrześcijańskiego życia. Pomyślmy o
uczniach z Emaus. Gdyby nie
spotkali się z owym tajemniczym
wędrowcem, który otworzył im oczy,
szliby dalej zamknięci w swojej
konsternacji (por. Łk 24, 13-17).
Obecność ludzi obok nas służy jako
bodziec, aby wędrować naprzód. To
oni potrafią nas podtrzymać lub
podnieść. Kiedy pomagamy innym w
osiąganiu najlepszej wersji siebie
samych, robimy to samo co zrobił
Jezus z dwoma uczniami, którzy
opuszczali Jerozolimę. W otoczeniu
osób, które nas kochają i którym
ufamy, łatwiej jest wzrastać.

Wszystkie cnoty mają charakter
relacji, nawet te, które wydają się
bardziej indywidualne. Męstwo lub
umiarkowanie, na przykład, również
kierują nas ku innym osobom.
Pozwalają nam dzielić się dobrem,
które odkryliśmy. Cnoty otwierają
drzwi hojnemu spotkaniu i ułatwiają
nam dar z siebie. Nie istnieją osoby



pełne cnót a równocześnie skupione
na sobie — byłby to tylko pozór
cnoty. W rzeczywistości «żadna
cnota, godna tego miana, nie może
sprzyjać egoizmowi; każda musi
działać zarówno dla dobra jednostki,
jak i otoczenia»[8].

Być-dla: radość służby

Ojciec jest początkiem trynitarnego
życia. Wszystko w Nim jest darem
dla Syna, pełnią, która wychodzi i
oddaje bezinteresownie wszystko, co
ma, z delikatnością matki (por. Mt 23,
37; Ps 131, 2). To Boże ojcostwo jest
źródłem wszelkiego ojcostwa (Ef 3,
15), darem, który Bóg powierza
każdemu, żebyśmy również byli
początkiem życia w innych. Wszyscy
jesteśmy powołani do bycia ojcami
lub matkami. Uczeń jest synem
swojego nauczyciela, przyjaciel jest 
ojcem i synem innego przyjaciela i
tak dalej. Wszyscy jesteśmy dziećmi,
a równocześnie zamieniamy się w



osoby dojrzałe w stopniu, w jakim
przygotowujemy się do bycia ojcami
lub matkami, każdy w zależności od
swojego osobistego powołania.

Każda osoba odnajduje naprawdę
samą siebie tylko kiedy udaje jej się
wyjść z zamknięcia i oddać się
innym. II Sobór Watykański
stwierdza wielokrotnie, jakby
powtarzając przesłanie szczególnie
odpowiednie dla naszej epoki, że
człowiek nie może «odnaleźć się w
pełni inaczej jak tylko poprzez
bezinteresowny dar z siebie
samego<[9]. Tylko wówczas jesteśmy
prawdziwie szczęśliwi. Oddanie się
«innym jest tak skuteczne, że Bóg
nagradza je pokorą pełną radości»[10].
Natomiast radość bytowania-dla
innych objawia się w konkretnych
aktach oddania, służby, zrozumienia.
Mamy mnóstwo szans każdego dnia.
Kiedy szybko idziemy, żeby
wyświadczyć komuś przysługę, kiedy
osądzamy z miłosierdziem



zachowanie innych, kiedy jesteśmy
osobami, na które zawsze można
liczyć w potrzebie… Taki był styl
życia pierwszych chrześcijan, do tego
stopnia zaskakujący dla pogan, że
powtarzali: «Patrz (…), jak ci się
kochają nawzajem, (…) i jak jeden za
drugiego gotów jest umrzeć»[11].

Maryja również zajmuje się innymi
w całkowitym zapomnieniu o sobie
samej. Umie zaopiekować się
Elżbietą w ostatnim okresie jej ciąży,
w Kanie zajmuje się szczęśliwym
przebiegiem wesela, na Kalwarii
towarzyszy swojemu Synowi z
ogromną pogodą pośród bólu… Ona
«daje nam poczucie bezpieczeństwa
oraz napełnia nas siłą potrzebną do
niesienia pociechy Jej Syna tym,
którzy jej potrzebują»[12]. Cała łaska i
cnota Matki Chrystusa przelewają się
spontanicznie na innych, dlatego że
dla nas, którzy chcemy naśladować
Jezusa, nie ma takiego dobra, które
nie stałoby się dobrem wszystkich.



José Manuel Antuña

Tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Joseph Ratzinger, Wiara —
prawda — tolerancja.
Chrześcijaństwo a religie świata,
tłum. Ryszard Zajączkowski, Jedność-
Herder, Kielce, 2005, str. 197.

[2] Św. Jan Paweł II, Audiencja
generalna, 16 stycznia 1980 r.

[3] Por. Ryszard od Św. Wiktora, De
Trinitate, III, 2-4.

[4] Franciszek, Audiencja generalna,
8 maja 2013 r.

[5] Katechizm Kościoła Katolickiego,
953.

[6] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
76.



[7] Św. Josemaría, Droga, 462.

[8] Przyjaciele Boga, 76.

[9] II Sobór Watykański, Gaudium et
spes, 24.

[10] Św. Josemaría, Kuźnia, 591.

[11] Tertulian, Apologeticum, 39, 1-18.
Tekst polski za: Tertulian, 
Apologetyk, tłum. Dr Jan Sajdak,
Księgarnia Akademicka, Poznań
1947.

[12] Mons. F. Ocáriz, Słowo od
Prałata, 29 kwietnia 2020 r.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-
bozy-4-my-sami-jako-srodowi/

(23-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-4-my-sami-jako-srodowi/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-4-my-sami-jako-srodowi/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-4-my-sami-jako-srodowi/

	Bardzo ludzcy i bardzo Boży (4): My sami jako środowisko dla cnót

