
opusdei.org

Bardzo ludzcy i
bardzo Boży (19):
Dać z siebie to, co
najlepsze

Cnoty rozjaśniają naszą
osobowość i sprawiają, że
jesteśmy elastyczni w
odkrywaniu dobra w różnych
codziennych sytuacjach.

27-05-2023

Pewien poeta wyobrażał sobie, jak
ptaki z obszarów przybrzeżnych,
podtrzymywane przez bryzę, latają
upojone radością ciągłego



kontemplowania spienionych fal i
piękna nieba. Jeśli nie mamy
szczęścia mieszkać nad oceanem, być
może pamiętamy wrażenie, jakie ten
widok pozostawia po sobie za
każdym razem, gdy wracamy z
wyprawy; nie tylko z powodu
ogromu morza, jego kolorów lub
atmosfery, którą tworzy, ale także z
powodu jego dźwięku. W
rzeczywistości istnieją już
niezliczone nagrania szumu morza,
które pozwalają nam, z dowolnego
zakątka świata, uzyskać niewielki
dostęp do tego zestawu dźwięków -
wody, skał, ptaków, piasku - tak
ożywczych dla tych, którzy ich
słuchają. Św. Josemaria wyobrażał
sobie cnoty właśnie jako każdy z tych
dźwięków, tak różnych w barwie i
intensywności, ale które razem
tworzą muzykę morza: „Podobnie jak
na huk oceanu składa się szum
poszczególnych fal, tak na świętość
waszej pracy apostolskiej składają się
cnoty osobiste każdego z was”[1].



Być doskonałym nie znaczy być
równym

Św. Hieronim pisze, że „Jezus
Chrystus nie nakazuje rzeczy
niemożliwych, ale doskonałe”[2].
Można na to odpowiedzieć, że to
właśnie to, co doskonałe, często
wydaje się nam niemożliwe. Kto
ośmieliłby się powiedzieć o sobie, że
jego czyny są „doskonałe”? Co więcej,
świadectwa świętych idą dokładnie
w przeciwnym kierunku: w miarę
jak zbliżają się do światła Bożego,
stają się coraz bardziej świadomi
swoich niedoskonałości.
Zakłopotanie wzrasta, gdy
uświadomimy sobie, że fragment
Ewangelii, do którego odnosi się św.
Hieronim, jest właśnie nakazem
Jezusa: „Bądźcie więc wy doskonali,
jak doskonały jest Ojciec wasz
niebieski” (Mt 5, 48). Jaką tajemnicę
kryją te słowa?



Pierwsze niezbędne wyjaśnienie
może mieć związek z naszym
rozumieniem słowa „doskonały” jako
czegoś niedoścignionego w swoim
rodzaju, czegoś, czego nie można już
poprawić. W odniesieniu do
zachowania danej osoby taka idea
„doskonałości” może być tak odległa
od naszego powszechnego
doświadczenia, że może nas nawet
odpychać. Jednak najczęstsze
znaczenie, w jakim słowo to jest
używane w Biblii, ma związek z
czymś kompletnym, spełnionym,
dającym wszystko, co może dać.
Ułatwia to zrozumienie, że
zaproszenie Chrystusa do „bycia
doskonałym” nie jest zwieńczeniem
listy kryteriów, które należy spełnić
we wszystkich dziedzinach życia, ale
ukoronowaniem dyskursu, w którym
mówi On o kochaniu wszystkich,
przyjaciół i wrogów, tak jak kocha
ich Bóg (por. Mt 5, 43-48). „Bycie
świętymi nie polega na robieniu
coraz większej liczby rzeczy albo na



wypełnianiu pewnych standardów,
które sobie narzuciliśmy jako
zadanie. Droga do świętości, jak
wyjaśnia św. Paweł, polega na
odpowiadaniu na działanie Ducha
Świętego, aż Chrystus w nas się
ukształtuje (por. Ga 4,19)”[3].

Kontynuując w tym sensie o
„doskonałości”, w Katechizmie
Kościoła gdy mowa jest o ludzkich
cnotach, zwracano uwagę przede
wszystkim, że „pozwalają one osobie
nie tylko wypełniać dobre czyny, ale
także dawać z siebie to, co
najlepsze”[4]. Tak jak w celu
wytworzenia szumu morza
wszystkie fale mieszają się ze sobą,
zawsze odróżniając się jedna od
drugiej, tak w świętym życiu każda z
cnót brzmi harmonijnie: razem
nadając kształt najlepszej wersji
każdego z nas. I tak jak nie ma
dwóch takich samych osób na
świecie, tak nie ma dwóch takich
samych sposobów łączenia każdej z



cnót. Aby uczynić nas świętymi, to
znaczy doprowadzić nas do Niego,
Bóg liczy na każdą z naszych
unikalnych cech, które zna znacznie
lepiej niż my. Do każdego z nas
należy wejście w „tajemnicę
jedynego i niepowtarzalnego planu,
jaki Bóg ma dla każdego, i który
realizuje się w najróżniejszych
kontekstach i ograniczeniach”[5]. To
jest urzeczywistnienie, z łaską Bożą i
z naszą wolnością, bycia
umiłowanym synem, umiłowaną
córką, o której Pan marzył od całej
wieczności. Dlatego od samego
początku św. Josemaría mówił do
tych, którzy zbliżali się do Opus Dei:
„Powinniście tak różnić się między
sobą, jak różnią się święci w niebie,
gdyż każdy z nich ma swoje cechy,
bardzo indywidualne”[6].

Świętość to garnitur szyty na miarę

Różne cnoty nie tylko pomagają nam
wybierać dobro zamiast zła w



konkretnym działaniu; to dużo, ale to
wciąż za mało. W rzeczywistości
panowanie nad sobą, stanowi cnotę,
uporządkowanie naszych sił w
kierunku miłości, skłania nas do
wybierania tego, co najlepsze,
zamiast tego, co przeciętne. Czasami
redukcyjne rozumienie cnoty
prowadzi nas do myślenia o niej jako
o kompromisie między dwiema
negatywnymi skrajnościami, jako o
geometrycznej połowie między
dwoma biegunami, których chcemy
uniknąć. W ten sposób, zamiast
patrzeć w górę, bardziej uważamy,
aby nie spaść w wąwóz po prawej
lub lewej stronie. A jednak Bóg dał
każdemu z nas własny szczyt, który
odpowiada naszemu własnemu
krajobrazowi geologicznemu, w
którym wyruszamy w naszą podróż; i
w tej przestrzeni musimy odkryć
zarówno różne przeszkody lub
niebezpieczeństwa, które na nas
czyhają, jak i teren, na którym
czujemy się pewnie.



Komentując etykę arystotelesowską,
św. Tomasz wskazuje, że "średnia dla
nas jest tym, co nie przekracza lub
nie wypada z właściwej dla nas
proporcji. Dlatego ta średnia nie jest
taka sama dla wszystkich"[7].
Dominikański święty wyjaśnia to za
pomocą obrazu butów, których każdy
z nas musi znaleźć swój własny
rozmiar; grecki filozof, ze swojej
strony, używa obrazu jedzenia, w
tym sensie, że sportowiec i ktoś, kto
prawie nie ćwiczy fizycznie, nie
odżywiają się w ten sam sposób.
Ponieważ nie ma jednego sposobu na
życie cnotami, nie wydaje się dobrym
sposobem próba napisania
uniwersalnych przepisów na to, jak
stać się osobą uporządkowaną, hojną
lub pokorną. Co więcej, jak rozumiał
również Arystoteles, człowiek nie
staje się cnotliwy tylko poprzez
zewnętrzne wykonywanie serii
czynów, ale poprzez wykonywanie
ich z określonymi wewnętrznymi
dyspozycjami: „po pierwsze,



świadomie; po drugie, na podstawie
postanowienia, i to postanowienia
powziętego nie ze względu na coś
innego; po trzecie, dzięki trwałemu i
niewzruszonemu usposobieniu”[8].
Dlatego też, jeśli atmosfera wokół nie
zachęca ludzi do zrozumienia sensu
zdobycia tej lub innej cnoty i
wybrania jej w sposób wolny, będąc
poruszonym miłością, wszelkie
zewnętrzne działania, które rzekomo
działają w celu jej osiągnięcia, wiążą
się z ryzykiem, że będą na próżno.

Olśniona faktem, że aby uczynić nas
świętymi, Pan liczy na osobiste cechy
każdego z nas, prosta kobieta modliła
się wierszem:

„Spraw, byśmy przeżywali nasze
życie

nie jako grę w szachy, gdzie wszystko
jest obliczone,

ani jako mecz, gdzie wszystko jest
trudne,



ani jako twierdzenie matematyczne,
które nas męczy,

lecz jako niekończące się święto,

na którym powtarza się spotkanie z
Tobą.

Jak bal,

jak taniec

w ramionach Twojej łaski"[9].

Mięśnie, które pracują elastycznie

Jednym z wyznaczników sprawności
fizycznej jest duża elastyczność
mięśni. Dzięki ćwiczeniom
rozciągającym i dobrej pielęgnacji
stawów, ciało może przyjąć pozycje,
które nawet trudno sobie wyobrazić.
Utrzymanie elastyczności mięśni
pomaga uniknąć problemów
spowodowanych utrzymywaniem
złej postawy i zmniejsza
prawdopodobieństwo kontuzji.
Podobnie jest z cnotami w życiu



duchowym, dlatego św. Josemaria
zwykł mawiać, że "świętość ma
giętkość rozluźnionych mięśni"[10]. W
tym sensie, wyjaśnia on, jak czasami
miłość Boża prowadzi nas do
zmagania się z czymś, co uważamy
za trudne, innym razem prowadzi
nas do wyboru czegoś
wygodniejszego i dziękowania Mu za
to.

To nie przypadek, że słowo
„cnota” [hiszp.: virtud] pochodzi od
łacińskiego virtus, które oznacza
zdolność lub siłę, dokładnie tak jak
mięśnie. Cnoty, w takim stopniu, w
jakim stały się częścią nas, nie tylko
umożliwiają nam wykonywanie
dobrych uczynków z zapałem i
łatwością, ale także sprawiają, że
jesteśmy elastyczni, aby przyjąć
kierunek, którego mogą wymagać
różne okoliczności. Prawdą jest, że
cnoty prowadzą nas do robienia
rzeczy w uporządkowany sposób;
ale, co więcej, prowadzą nas do bycia



uporządkowanymi, nawet jeśli w
pewnych okolicznościach może się to
nie wydawać na zewnątrz lub może
nie być wskazane, aby wyrazić to w
określony sposób.

Mówi się, że św. Karol Boromeusz,
jako młody biskup, miał reputację
bardzo ascety, który jadł i pił tylko
chleb i wodę, w niezbędnych
ilościach; jeśli jednak sprzyjało to
relacjom z innymi, nie miał
problemu z piciem wina tak często,
jak było to konieczne[11]. „Gdybyśmy
my, chrześcijanie, postępowali
inaczej, powiedział założyciel Opus
Dei, ryzykowalibyśmy, że staniemy
się sztywni, bez życia, jak szmaciane
kukły”[12]. Właśnie jedną z
najbardziej uderzających rzeczy w
szmacianych lalkach jest to, że nie
mogą przestać się uśmiechać.
Wszyscy lubimy otaczać się
radosnymi ludźmi, ale dlatego, że są
oni radośni swobodnie, we
właściwym czasie i we właściwej



mierze, a nie dlatego, że
mechanicznie przyjęli określone
zachowanie.

Święty Franciszek Salezy, bardzo
wcześnie w swojej korespondencji ze
świętą Jeanne de Chantal, ostrzegał
ją przed możliwym brakiem
wolności jako dziecka Bożego, w
który mogłaby się wślizgnąć, nawet
poprzez tęsknotę za życiem
chrześcijańskim. „Jeśli dusza, która
przywiązała się do medytacji,
przerwie ją, zobaczysz ją pogrążoną
w smutku, zatroskaną i zdumioną.
Dusza, która ma prawdziwą wolność,
wyjdzie z pogodną twarzą i
uprzejmym sercem do natrętnego,
który ją niepokoił, ponieważ
wszystko jest jednym, albo służyć
Bogu przez medytację, albo służyć
Mu przez znoszenie bliźniego; obie
są wolą Bożą, ale znoszenie bliźniego
jest w tej chwili konieczne”[13].

* * *



„Miejcie odwagę! - zachęcał grupę
młodych Polaków papież Franciszek -
Świat potrzebuje Waszej wolności
ducha, waszego ufnego patrzenia w
przyszłość, Waszego pragnienia
prawdy, dobra i piękna”[14]. Siła i
elastyczność, jakie zyskują dla nas
cnoty, są jak szum oceanu, który
chce, by pokazać nam swoją nowość i
piękno; co więcej, objawiają Duchowi
Świętemu naszą uległość, aby
Chrystus mógł kształtować się w
naszych duszach w sposób
wyjątkowy w historii. Nic dziwnego,
że Katechizm mówi nam o cnotach
właśnie w rozdziale o "powołaniu
człowieka"[15]: ponieważ jesteśmy
wezwani do życia tym boskim
życiem, jesteśmy wezwani do
wznoszenia oczu ku horyzontowi, jak
te ptaki przybrzeżne, pewni, że Bóg
podtrzymuje nasze zmagania.



[1] Droga, nr 960.

[2] Św. Hieronim, cytowany w Catena
Aurea, komentarz do Mt 5, 43-48.

[3] List pasterski Ojca, 28 X 2020 r., nr
6.

[4] KKK, nr 1803.

[5] Franciszek, Gaudete et exsultate,
nr 170.

[6] Droga, nr 947.

[7] Św. Tomasz z Akwinu, Komentarz
do Etyki nikomachejskiej, Księga II,
Wykład VI.

[8] Arystoteles, Etyka nikomachejska,
1105a-1105b.

[9] Sługa Boża Madeleine Delbrêl,
Taniec posłuszeństwa (tłum.
Krystyna Wróblewska).

[10] Kuźnia, nr 156. Cytowane w List
pasterski Ojca, 28 X 2020 r., nr 6.



[11] Por. List św. Franciszka Salezego
do baronowej de Chantal, 14 X 1604.

[12] Kuźnia, nr 156

[13] Św. Franciszek Salezy, List do
baronowej de Chantal, 14 X 1604 r.

[14] Franciszek, Przesłanie, 15 VIII
2018 r.

[15] KKK, Część trzecia, Dział pierwszy.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-
bozy-19-dac-z-siebie-to-co-najlepsze/

(13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-19-dac-z-siebie-to-co-najlepsze/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-19-dac-z-siebie-to-co-najlepsze/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-19-dac-z-siebie-to-co-najlepsze/

	Bardzo ludzcy i bardzo Boży (19): Dać z siebie to, co najlepsze

