opusdei.org

Bardzo ludzcy i
bardzo Bozy (18):
wolnos¢ wewnetrzna

Odnalezienie swojego centrum
w Bozej milosci jest wszystkim,
co jest potrzebne, abySmy stali
sie szczesliwymi ludzmi.

01-05-2023

Slawa Jezusa rozchodzi sie po calej
Galilei. To nauczyciel niepodobnym
do innych: mowi z autorytetem, a
jego stowo robi wrazenie... nawet na
demonach. Po przepowiadaniu w
roznych miejscach ,przyszedt



rowniez sie do Nazaretu, gdzie sie
wychowa?l” (Lk 4,16). Lukasz
umieszcza te scene na poczatku Jego
publicznej dziatalnosci. Opowiadanie
jest tak geste, ze mozna je uznac za
~ewangelie w ewangelii”: w kilku
linijkach nie tylko uroczyscie oglasza
misje Pana, ale w pewien sposob
syntetyzuje cale Jego zycie'.. Jezus
idzie do synagogi i staje do czytania.
»,<Podano Mu ksiege proroka Izajasza.
Rozwingwszy ksiege, natrafil na
miejsce, gdzie bylo napisane:

Duch Pariski spoczywa na Mnie,

poniewaz Mnie namascit i postal
Mnie,

abym ubogim nidst dobra nowine,
wiezniom glosil wolnosc,

a niewidomym przejrzenie;

abym ucisnionych odsytat wolnymi,

abym obwolywal rok taski od Pana.



Zwingwszy ksiege oddatl studze i
usiadl; a oczy wszystkich w
synagodze byly w Nim utkwione.
Poczal wiec méwic do nich: «Dzi$
spelnily sie te stowa Pisma, ktorescie
styszeli».” (Lk 4,17-21). Jezus w
Sposob nie budzacy watpliwosci
przedstawia siebie jako Mesjasza, a
czyni to w oparciu o tekst, w ktorym
na pierwszym planie znajduje sie dar
wolnosci. To jest to, co przyszedl nam
dac; przyszed}, aby nas uwolnic z
niewoli i ucisku grzechu.

Wolnos¢: pierwsi chrzescijanie byli
Swiadomi, ze ten dar lezy u podstaw
ich wiary, dlatego Sw. Pawel uczynit
go stalym tematem swoich listow.
Jezus uwalnia nas od ciezaru grzechu
i Smierci, od Slepego losu, ktory
cigzyl nad religiami poganskimi, od
nieuporzgdkowanych namietnosci i
od wszystkiego, co uprzykrza ludzkie
zycie na ziemi. Jednak wolnosc¢ jest
nie tylko darem, ale jednoczesnie
zadaniem. Jak pisze Apostot do



pogan: ,.ku wolnosci wyswobodzit
nas Chrystus. A zatem trwajcie w niej
i nie poddawajcie sie na nowo pod
jarzmo niewoli!” (Ga 5, 1). Trzeba
wiec strzec wolnosci, zy¢ zgodnie z
tym darem i nie poddawac sie
ponownie latwiznie niewolnictwa.
Pierwsi chrzescijanie mieli to
przekonanie wypisane na swoich
sercach; ale co z nami?! Wielu z nas
zostalo ochrzczonych jako
noworodki. Co moga oznaczac dla
nas slowa Izajasza cytowane przez
Pana w Nazarecie? A co z
wezwaniem do zycia w wolnosci, bez
poddanstwa, o ktorym mowi sw.
Pawel?

Gdyby to byla tylko kwestia
wyboru

Kiedy mowimy o wolnosci, czesto
myslimy o prostym warunku, o
wlasciwosci naszych dzialan:
dzialam swobodnie, kiedy moge
robic to, co chce, bez niczyjego



przymuszania czy ograniczania. Jest
to doswiadczenie wolnosci, ktore
mamy, gdy mozemy wybierac dla
siebie. W obliczu pytania, takiego jak
na przyklad: ,Zjesz ciasto
czekoladowe czy owoce?”, osoba,
ktora moze wybrac jedno z dwoch,
wydaje sie bardziej wolna i wybiera
to, co woli, z powodu, ktéry uwaza za
najwlasciwszy. Diabetyk natomiast
ma obowiazek poprosi¢ o owoce. W
tym dokladnym sensie osoba
bardziej wolna to ta, ktéra moze
wybrac wiecej, ktora ma wiecej
wariantow i mniej czynnikow
ograniczajacych ja w danym
kierunku. Dlatego wilasnie
posiadanie pieniedzy daje wielkie
poczucie wolnosci, otwiera wiele
mozliwosci, ktére sa niedostepne dla
tych, ktorzy ich nie majg. Brak
zobowigzan rowniez daje wielkie
poczucie wolnosci, poniewaz
pozornie nie ma nic, co mogitoby
dyktowac lub ograniczac czyjes
decyzje.



Rzecz jasna, brak przymusu jest
czescig warunku istnienia wolnosci,
ale jej nie wyczerpuje. W istocie, w
historii ludzkosci niektore z modeli
wolnosci zyly za kratami. Przyklad
Tomasza More'a w Tower of London
jest paradygmatyczny. Z punktu
widzenia wyboru wcale nie byl
wolny, a jednak... To samo dotyczy
bardziej wspdiczesnych postaci, czy
pierwszych meczennikow. Kazda
forma przesladowania jest proba
zniszczenia wolnosci, ale nie ma
jedynie zewnetrznego sposobu, aby
to zrobi¢. Dlatego Jezus mowi: ,Nie
bdjcie sie tych, ktorzy zabijaja cialo,
lecz duszy zabi¢ nie moga.” (Mt 10,
28). Wolnos¢ nie jest po prostu
stanem, ale zdolnoscig do podjecia
decyzji - lub zajecia stanowiska w
sprawie jakiego$ dziatania - w
naszym wnetrzu, poza tym, co
dyktuja nam okolicznosci, w ktorych
sie poruszamy.



Z drugiej strony, wolnosc, ktorej
doswiadczamy w naszych
indywidualnych wyborach, ma
czesto raczej niewielki zakres. Kiedy
myslimy o ludziach, ktorzy zapisali
sie w historii dzieki temu, jak zyli
Swo0ja wolnoscia, to zazwyczaj nie
jest to cos, co sie wyrdznia. Mozemy
w myS$lach wymieni¢ nazwiska
trzech lub czterech 0sob - znanych
Swiatu lub po prostu nam bliskich -
ktore stawiamy za wzor wolnosci. Co
wyroznia ich zycie? Co sprawia, ze sg
dla nas wzorem? Pewnie nie
podziwiamy ich za to, ze zawsze
mogli wybieradc, jakie jedzenie wola,
albo za to, ze aby mdc zmieniac
partnerdw, kiedy tylko mieli na to
ochote, nigdy sie nie ozenili. Chodzi
raczej o ludzi, ktorzy uwolnili sie od
wszystkiego, co mogtoby ich
ograniczac, aby w pelni oddac sie
czemus (szczytnemu celowi) lub
komus, aby oddac calte swoje zycie. I
oni to sg przykladami wolnosci
wilasnie dlatego, ze do konica znosza



to poswiecenie. Gdyby Tomasz More
przysiagt wiernos¢ Henrykowi VIII
wbrew swojemu sumieniu, nawet
gdyby zrobil to w sposéb wolny, nie
przeszediby do historii w taki sposab,
w jaki przeszedl. Gdyby sw. Pawel,
zamiast dgzy¢ do poznania Chrystusa
az do oddania za Niego zycia,
zdecydowat sie porzucic swoje
powolanie i powrdci¢ do osiadlego
trybu zycia jako rzemies$lnik, nawet
gdyby uczynil to w sposéb wolny, nie
wydawatlby sie nam wzorem
wolnosci. Stad, aby w pelni
zrozumie¢ wolnosc, trzeba wyjsc
poza prosta mozliwos¢ wyboru.

Skarb, za ktory mozna odda¢ zycie

Ewangelia mowi nam o
doswiadczeniu wolnosci, ktore
polega wlasnie na rezygnacji z
mozliwosci wyboru: ,,Krdlestwo
niebieskie podobne jest do skarbu
ukrytego w roli. Znalazt go pewien
czlowiek i1 ukryl ponownie.



Uradowany poszedl, sprzedat
wszystko, co mial, 1 kupit te role.
Dalej, podobne jest krolestwo
niebieskie do kupca, poszukujacego
pieknych perel. Gdy znalazl jedna
drogocenng perie, poszed}, sprzedal
wszystko, co mial, i kupiltja.” (Mt 13,
44-46). Bohaterowie tych krotkich
przypowiesci rezygnuja ze
wszystkiego dla czegos, co na to
zastuguje. Rezygnuja z wyboru,
angazuja sie w co$ w pelni i nie
wydaje im sie, Ze odrzucaja swoja
wolnos¢, ale robig z nig to, co
najlepsze. W rzeczywistosci jest to
doswiadczenie kazdego
zakochanego. Nie przeszkadza mu,
ze nie moze wychodzi¢ z innymi
ludzmi: oddat wszystko dla tej, ktora
kocha; chce ja tylko kochac i kazdego
dnia zakochiwac sie w niej bardzie;j. I
nie czuje, ze traci swoja wolnosc,
przeciwnie, rozumie, Ze nie moze
zrobic¢ nic lepszego ze swoja
wolnoscig niz kochac te osobe, ten
skarb, te drogocenng perle.



Juz samo to rozwazanie pozwala
nam uswiadomic sobie, Ze wolnos¢
wyboru, bedac jednym z wymiaréw
wolnosci, jest podporzadkowana
wzgledem czegos innego, glebszego:
zdolnosci do kochania czego$ (lub
kogo$). Ten inny wymiar mozna by
nazwac wolnosciq przylgniecia. Jest
to wolnos¢, ktora wprowadzamy w
czyn, gdy kochamy, i ktéra pozwala
nam zrozumiec, ze ,,wolnos¢ i
oddanie nie wykluczajg sie, lecz
podtrzymuja wzajemnie™”. Oddajac
cale swoje zycie, nie traci sie
wolnosci, ale raczej zyje sie nig z
wiekszg intensywnoscia: ,w
dobrowolnym oddaniu si¢, w
kazdym momencie tego poswiecenia
wolnos$c jest wcigz odnawiana przez
mitosc¢, a odnawiac sie to znaczy byc¢
ciggle mlodym, wspaniatomysSlnym,
zdolnym do wielkich idealéw i do
wielkich ofiar”™. Kiedy po
intensywnym dniu, wieczorem
mamy tylko troche wolnego czasu i
zdajac sobie sprawe, ze nie



poswieciliSmy jeszcze czasu na
modlitwe, postanawiamy to zrobic,
zamiast odpoczywac i ogladac
wiadomosci, korzystamy z naszej
wolnosci w sposob, ktory
podtrzymuje nasze poswiecenie;
klucz, ktéry rozwigzuje ten dylemat,
znajdujemy, po raz kolejny, w
miltosci. Podobnie matka rodziny,
troszczac sie z mitosci o chore
dziecko, ktore zmienilo jej plany,
czyni to w sposob wolny, a to
poswiecenie daje jej radosc, ktorej
nie uzyskataby, robigc to, na co miala
ochote lub co bylo w danym
momencie wygodniejsze.

Mozemy jednak pdjsc¢ o krok dalej.
Kiedy angazujemy sie catym swoim
zyciem, ta mitosc ksztaltuje nas,
sprawiajac, ze stajemy sie coraz
bardziej ,,soba”: niepowtarzalng
0sobag, z imieniem i nazwiskiem. Na
przyklad Teresa z Kalkuty.
Wyobrazmy sobie przez chwile, Ze
zaproponowano jej wille, w ktorej



mogltaby spokojnie spedzic ostatnie
lata zycia, oraz organizacje
pozarzadowa, ktora zajelaby sie
ubogimi, ktorymi sie opiekowata. Co
by odpowiedziata? Wolnos¢, z jaka
przezyla swoje zycie, nie polegala na
tym, ze mogla zostawic¢ wszystko i
spokojnie udac sie na spoczynek, ale
wlasnie na tym, ze calym swoim
zyciem objela dobro - Chrystusa,
obecnego w najubozszych - i
pozbawila sie z kolei wszystkiego, co
przeszkadzato w realizacji tego
ideatu.

Z fatwoscig moglibySmy znalez¢
podobne przykiady w zyciu wielu
innych swietych. Tym, co ich
poruszalto, bylo w kazdym razie
pragnienie wiernosci Mitosci, ktorej
oddali wszystko; odpowiedzZ na
wezwanie, ktdre postalo ich posrod
Swiat, z misjg, ktora ksztaltowala ich
zycie. Mozemy przypomniec na
przykiad to, co napisal nasz Ojciec w
1932 roku: ,Pojawiaja sie dwie drogi:



abym studiowal, zdoby! profesure i
zostal uczonym. Chcialtbym tego
wszystkiego 1 widze to jako
wykonalne. Druga: zebym poswiecit
swoje ambicje, a nawet szlachetne
pragnienie wiedzy, zadowalajgc sie
byciem dyskretnym, a nie
ignorantem. Mojg droga jest druga:
Bog chce mnie Swietego 1 chce mnie
dla swego Dziela *'*. To jest to, co
mozna nazwac wolnoscig
wewnetrzng. Tym co wyjasnia, Ze
moje dzialania nie odpowiadajg ani
kaprysowi chwili, ani zewnetrznym
nakazom, ani nawet zimnej
obiektywnej wartos$ci rzeczy, ale
temu ukrytemu skarbowi, za ktory
oddatem wszystko: Mitosci, ktora
przyszta mnie szukac i wzywa do
pojscia za Nim. To wezwanie, o wiele
lepiej niz z seria zewnetrznych
zobowigzan i czynnikow, pozwala
zrozumiec szaleristwa Swietych.

Oczywiscie, dzialanie z wewnetrzng
wolnos$cig nie oznacza, Ze nie ma



rzeczy, ktore nas kosztuja. Na
plaszczyznie naszego zwyklego zycia
Ojciec czesto przypomina cos, co
zwykl mawiac¢ Sw. Josemaria: ,nie
wolno mysled, Zze mozna z radoscia
wykonywac tylko te prace, ktore sie
lubi ”®. Wyjas$niajac to, pisal dalej:
»~mozna wykonywac z radosciag — a
nie z niechecig — to, co wiele nas
kosztuje, to, co sie nam nie podoba,
jezeli robi sie to z mitosci i z mitoscia,
a zatem w spos6b wolny."”” Czyni sie
to z peing wolnoscia, poniewaz
rozumie sie, ze odpowiada sie na
milto$¢, ktéra mamy w sercu. Innymi
stowy, moze dzisiaj nie mam ochoty,
moze nie rozumiem, dlaczego
wlasnie to musze zrobiC... ale robie
to, bo wiem, ze jest to cze$¢ mitosSci,
ktora objalem swoim zyciem i w tym
samym stopniu jestem w stanie
kochac. Kiedy dzialam w ten sposob,
nie robie tego automatycznie lub po
prostu dlatego, ze ,trzeba to zrobic”,
ale ,dla i z miloscig”, z rzeczywista
checig. Z czasem to, co teraz robie



wbrew sobie, poruszony mitoscia do
Tego, ktéremu oddalem swoje zycie,
nabierze najglebszego znaczenia.
»,Postrzeganie wlasnego powolania
jako daru Boga — nie zas jako
zwyklego zestawu obowiazkow —
nawet kiedy cierpimy, jest rowniez
wyrazem wolnosci ducha”"”.

Wolnos¢ jako odpowiedz

W swoim pojeciu wolnosci duza
czesc dzisiejszej kultury czesto nie
dostrzega nic poza mozliwoscia
wyboru w kazdej chwili, bez
przymusu i bez determinacji i
wydaje sie, ze jesli to zostanie
zakwestionowane, wolnos¢ zniknie.
Tymczasem faktem jest, ze wybor
jednej rzeczy czesto oznacza
rezygnacje z innych; ze chciec nie
oznacza koniecznie méc, i ze to, co
wydaje sie nam mocnym projektem,
moze latwo ulec rozbiciu.
Antropologia chrzescijanska
proponuje o wiele bardziej



harmonijny i spojny stosunek do
wolnosci, poniewaz rozumie jg jako
dar i powotanie. ZostaliSmy
»~powolani do wolnosci” (Ga 5, 13); 1
to nie do wolnos$ci amorficznej czy
pozbawionej znaczenia, ale do
,swolnosci i chwaly dzieci

Bozych” (Rz 8, 21). To ta prawda o
naszym Bozym pochodzeniu czyni
nas wolnymi (por. J 8, 31-32). Dlatego
nasza wolnos¢ nie jest dziataniem
spontanicznym, ktore rodzi sie nie
wiadomo skad i gdzie. Nasza wolnos¢
jest w swoim najglebszym wymiarze
odpowiedzig na Mito$¢, ktora nas
poprzedza. Stad Sw. Josemaria
mowiac o Zyciu wewnetrznym, w
jego aspekcie walki, mowi z prostota:
sdlatego, zZe tak nam sie podobato (...)
by odpowiedzie¢ na laske Pana”®. W
sposob wolny przyjmujemy Tego,
ktory ,,pierwszy nas umitowa?” (por.
17]4,19),1ze wszystkich sit staramy
sie odpowiadac tej mitosci. A to, co
moze wydawac sie nieco
abstrakcyjne, ma w rzeczywistosci



bardzo konkretne konsekwencje. Na
przykiad, gdy stajemy wobec
roznych wyborow, ktorych
dokonujemy kazdego dnia, mozemy
zadac sobie pytanie: ,,Dokad mnie to
zaprowadzi, czy jest to zgodne z
mitoscig Boga, z mojg kondycja
dziecka?”

Z drugiej strony, kiedy zyjemy
wolnoscig jako odpowiedzia,
odkrywamy, Ze nie ma
potezniejszego motoru w naszym
Zyciu niz utrzymywanie zywej
pamieci o Milosci, ktdra nas wzywa.
Jest to rowniez prawdziwe na
poziomie ludzkim: nie ma wiekszej
mocy sprawczej, dla zadnej osoby,
niz sSwiadomos¢ bycia kochanym Jak
u ukochanej, ktora wie, ze jej
ukochany liczy na nia:

»,Cicho! Ukochany moj!
Oto on! Oto nadchodzi!

Biegnie przez gory,



skacze po pagorkach.

(...

Oto stoi za naszym murem,
patrzy przez okno,

zaglada przez kraty.

(...)

«Powstan, przyjaciotko ma,
piekna ma, i pojdz!

Bo oto minela juz zima,

deszcz ustal i przeszedl.” (Pnp 2,
8-11). Ten, kto wie, ze jest tak
kochany przez Boga, powolany do
tego, by rozpalic¢ caly Swiat swoja
Miloscig, jest gotowy na wszystko.
Wszystko wydaje sie male w
porownaniu z tym, co otrzymal;
powie sobie, jakby to bylo oczywiste:
»,Jedno zycie — jakze to mato do
ofiarowania Bogu...!”” ,Swiadomos¢,



ze Bog oczekuje nas w kazdej osobie
(por. Mt 25, 40) i ze chce stac sie
obecny w naszym zyciu rowniez
poprzez nas samych, popycha nas do
rozdawania pelnymi garsciami tego,
co otrzymaliSmy. A w naszym zyciu,
moje corki i moi synowie,
otrzymaliSmy i otrzymujemy wiele
milosci. Dawanie jej Bogu i innym
jest najwlasciwszym aktem
wolnosci”™,

Zaden strach ani zewnetrzny nakaz
nie jest w stanie poruszyc¢ serca tak,
jak moc wolnosci, ktora utozsamia
sie z Jego MiloScia, az do
najmniejszych szczeg6low. Sw. Pawetl
powiedziatl to z przekonaniem tego,
ktory przezyt to w pelni: ,I jestem
pewien, ze ani Smierc, ani zycie, ani
aniolowie, ani Zwierzchnosci, ani
rzeczy terazniejsze, ani przyszte, ani
Moce, ani co wysokie, ani co
glebokie, ani jakiekolwiek inne
stworzenie nie zdola nas odlaczy¢ od
mitosci Boga, ktora jest w Chrystusie



Jezusie, Panu naszym.” (Rz 8, 38-39).
Logicznie rzecz biorac, aby mitosc¢
Boza miata w nas takg moc, musimy
pielegnowac gleboka zazylosc z nig,
przede wszystkim w modlitwie. Tam,
kontemplujac Pana, uczymy sie drogi
wolnosci 1 tam tez otwieramy nasze
serca na przemieniajgce dzialanie
Ducha Swietego.

To, ze prawdziwa wolnos¢ przybiera
forme odpowiedzi, wielkiego ,tak”,
ma rowniez zwiazek z czescia
dziedzictwa, ktore sw. Josemaria
chcial pozostawi¢ swoim dzieciom:
dobry humor™". Nie jest to po prostu
cecha osobowosci, ale autentyczna
sila - virtus - wolnosci. Gdyby zycie
chrzescijan opieralo sie na decyzji
etycznej, na walce o realizacje jakiej$
idei, prawie wszyscy skonczyliby w
jakiejs$ formie znuzenia, zniechecenia
lub frustracji. Nie wszyscy, bo sa
silniejsze temperamenty, ktore sa
wrecz pobudzane przez zmuszanie
do plyniecia pod prad, ale prawie



wszyscy. Sytuacja wyglada jednak
zupelnie inaczej, jesli zycie
chrzes$cijanskie ma swoj poczatek w
spotkaniu z Osoba, ktdra przyszia
nas szuka¢"”. To zrodlo jest tym
samym, ktore nas podtrzymuje, gdy
ze wszystkich sit dagzymy do celu,
jakkolwiek maty by sie nam
wydawat. sie on nam niewielki: ,Nie
[méwie], ze juz [to] osiggnalem ijuz
sie statem doskonalym, lecz pedze,
abym tez [to] zdobyl, bo i sam
zostalem zdobyty przez Chrystusa
Jezusa.” (Flp 3, 12). To on wyciggnat
do nas reke, on nas zauwazyl, on w
nas uwierzyl. Dlatego, jesli czujemy
nasza matosc¢, nasza nedze, bloto -
humus - z ktorego jesteSmy ulepieni,
nasza odpowiedz bedzie rownie
pokorna, jak pelna humoru:
odpowiemy z punktu widzenia, ktory
»przekracza naturalny wymiar
spraw oraz sytuacji i pozwala
dostrzec ich pozytywna — a niekiedy
zabawng — strone”™. Oczywiscie
jestesSmy ulepieni z gliny; jesli



kiedykolwiek probowaliSmy wzbié
sie w powietrze, to nie dlatego, ze ten
fakt przeoczylismy, ale dlatego, ze
jest Ktos, kto zna nas lepiej niz my
sami siebie i Kto zaprasza nas do
zrobienia tego kroku.

Dialog miedzy prorokiem
Jeremiaszem a Panem (Jr 1, 5-8) jest
bardzo piekny - i bardzo zabawny.
Niewielu prorokéw cierpiato tak
bardzo jak on, aby stowo Boze bylo
obecne posrad Jego ludu. Inicjatywa
nalezala do Boga: ,,Zanim
uksztaltowalem cie w lonie matki,
znatem cie, nim przyszedle$ na
Swiat, poswiecilem cie, prorokiem
dla narodéw ustanowitem cie”.
Jeremiasz ze swej strony zdaje sie
dostrzegac jedynie wlasng
niewystarczalnosc: ,,Ach, Panie Boze,
przeciez nie umiem mowic, bo
jestem mlodziencem!”. Ale BOg nie
rezygnuje: ,Nie mow: ,Jestem
miodziencem" gdyz pojdziesz, do
kogokolwiek cie posle, i bedziesz



mowil, cokolwiek tobie polece.” Jak
prorok moze iS¢ naprzadd, jakie
bedzie jego bezpieczenstwo, co z
poleceniem, ktore otrzymal? I o wiele
wiecej niz to: ,Nie lekaj sie ich, bo
jestem z tobg, by cie chronic”.
Czasami najgorszym wrogiem naszej
wolnosci jesteSmy my sami,
zwlaszcza gdy tracimy z oczu
prawdziwy fundament naszego
istnienia.

W koncu niesamowite jest nie to, ze
jesteSmy stabi i upadamy, ale to, ze
bedac stabymi, wcigz na nowo sie
podnosimy; Zze w naszych sercach
jest jeszcze miejsce, by $nic¢ Boze
marzenia. On liczy na nasza wolnosc
i na nasza gline. Chodzi o to, bysSmy
bardziej patrzyli na Niego, a mniej
na nasza niemoznos¢. Intymnosc z
Bogiem, zaufanie do Niego: to jest
zrodlo sily i lekkosci potrzebnej do
zycia posrod swiata jako dzieci Boze.
»,<Pewien pisarz powiedzial, ze
aniolowie potrafig latac, poniewaz



nie traktuja siebie zbyt powaznie. I
moze my mogliby$Smy latac troche
bardziej, gdybysmy nie traktowali
siebie tak powaznie”™",

Lucas Buch - Carlos Ayxela
ttum. Dominik Niedzielski

™ por. J.M. Casciaro, ,,El Espiritu
Santo en los evangelios sinopticos”,
w P. Rodriguez et al. (eds.), El
Espiritu Santo y la Iglesia, Eunsa,
Pamplona 1999, 65.

“ przyjaciele Boga, 31.
B Thid.

“I Apuntes intimos, nr. 678, cyt. w
Camino, edicion critico-historica.

! Sw. Josemaria, List 13, nr 106.
' 1ist Ojca, 9 stycznia 2018 r., nr 6.

" List Ojca, 9 stycznia 2018 r. nr 7.



® Sw. Josemaria, List 2, . 45.
®'Droga, 420.

"9 List Ojca, 9 stycznia 2018 r., 4.
" por. $w. Josemaria, List 24, nr 22

"2 por. Benedykt XVI, Encyklika Deus
caritas est, nr 1.

13 1ist Ojca, 9 stycznia 2018 r., nr 6.

14 Benedykt XVI, Rozmowa w
Castelgandolfo, 5 sierpnia 2006 r.

Lucas Buch - Carlos Ayxela

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-
bozy-18-wolnosc-wewnetrzna/
(13-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-18-wolnosc-wewnetrzna/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-18-wolnosc-wewnetrzna/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-18-wolnosc-wewnetrzna/

	Bardzo ludzcy i bardzo Boży (18): wolność wewnętrzna

