
opusdei.org

Bardzo ludzcy i
bardzo Boży (18):
wolność wewnętrzna

Odnalezienie swojego centrum
w Bożej miłości jest wszystkim,
co jest potrzebne, abyśmy stali
się szczęśliwymi ludźmi.

01-05-2023

Sława Jezusa rozchodzi się po całej
Galilei. To nauczyciel niepodobnym
do innych: mówi z autorytetem, a
jego słowo robi wrażenie... nawet na
demonach. Po przepowiadaniu w
różnych miejscach „przyszedł



również się do Nazaretu, gdzie się
wychował” (Łk 4,16). Łukasz
umieszcza tę scenę na początku Jego
publicznej działalności. Opowiadanie
jest tak gęste, że można je uznać za
„ewangelię w ewangelii”: w kilku
linijkach nie tylko uroczyście ogłasza
misję Pana, ale w pewien sposób
syntetyzuje całe Jego życie[1]. Jezus
idzie do synagogi i staje do czytania.
„Podano Mu księgę proroka Izajasza.
Rozwinąwszy księgę, natrafił na
miejsce, gdzie było napisane:

Duch Pański spoczywa na Mnie,

ponieważ Mnie namaścił i posłał
Mnie,

abym ubogim niósł dobrą nowinę,

więźniom głosił wolność,

a niewidomym przejrzenie;

abym uciśnionych odsyłał wolnymi,

abym obwoływał rok łaski od Pana.



Zwinąwszy księgę oddał słudze i
usiadł; a oczy wszystkich w
synagodze były w Nim utkwione.
Począł więc mówić do nich: «Dziś
spełniły się te słowa Pisma, któreście
słyszeli».” (Łk 4,17-21). Jezus w
sposób nie budzący wątpliwości
przedstawia siebie jako Mesjasza, a
czyni to w oparciu o tekst, w którym
na pierwszym planie znajduje się dar
wolności. To jest to, co przyszedł nam
dać; przyszedł, aby nas uwolnić z
niewoli i ucisku grzechu.

Wolność: pierwsi chrześcijanie byli
świadomi, że ten dar leży u podstaw
ich wiary, dlatego św. Paweł uczynił
go stałym tematem swoich listów.
Jezus uwalnia nas od ciężaru grzechu
i śmierci, od ślepego losu, który
ciążył nad religiami pogańskimi, od
nieuporządkowanych namiętności i
od wszystkiego, co uprzykrza ludzkie
życie na ziemi. Jednak wolność jest
nie tylko darem, ale jednocześnie
zadaniem. Jak pisze Apostoł do



pogan: „ku wolności wyswobodził
nas Chrystus. A zatem trwajcie w niej
i nie poddawajcie się na nowo pod
jarzmo niewoli!” (Ga 5, 1). Trzeba
więc strzec wolności, żyć zgodnie z
tym darem i nie poddawać się
ponownie łatwiźnie niewolnictwa.
Pierwsi chrześcijanie mieli to
przekonanie wypisane na swoich
sercach; ale co z nami?! Wielu z nas
zostało ochrzczonych jako
noworodki. Co mogą oznaczać dla
nas słowa Izajasza cytowane przez
Pana w Nazarecie? A co z
wezwaniem do życia w wolności, bez
poddaństwa, o którym mówi św.
Paweł?

Gdyby to była tylko kwestia
wyboru

Kiedy mówimy o wolności, często
myślimy o prostym warunku, o
właściwości naszych działań:
działam swobodnie, kiedy mogę
robić to, co chcę, bez niczyjego



przymuszania czy ograniczania. Jest
to doświadczenie wolności, które
mamy, gdy możemy wybierać dla
siebie. W obliczu pytania, takiego jak
na przykład: „Zjesz ciasto
czekoladowe czy owoce?”, osoba,
która może wybrać jedno z dwóch,
wydaje się bardziej wolna i wybiera
to, co woli, z powodu, który uważa za
najwłaściwszy. Diabetyk natomiast
ma obowiązek poprosić o owoce. W
tym dokładnym sensie osoba
bardziej wolna to ta, która może
wybrać więcej, która ma więcej
wariantów i mniej czynników
ograniczających ją w danym
kierunku. Dlatego właśnie
posiadanie pieniędzy daje wielkie
poczucie wolności, otwiera wiele
możliwości, które są niedostępne dla
tych, którzy ich nie mają. Brak
zobowiązań również daje wielkie
poczucie wolności, ponieważ
pozornie nie ma nic, co mogłoby
dyktować lub ograniczać czyjeś
decyzje.



Rzecz jasna, brak przymusu jest
częścią warunku istnienia wolności,
ale jej nie wyczerpuje. W istocie, w
historii ludzkości niektóre z modeli
wolności żyły za kratami. Przykład
Tomasza More'a w Tower of London
jest paradygmatyczny. Z punktu
widzenia wyboru wcale nie był
wolny, a jednak... To samo dotyczy
bardziej współczesnych postaci, czy
pierwszych męczenników. Każda
forma prześladowania jest próbą
zniszczenia wolności, ale nie ma
jedynie zewnętrznego sposobu, aby
to zrobić. Dlatego Jezus mówi: „Nie
bójcie się tych, którzy zabijają ciało,
lecz duszy zabić nie mogą.” (Mt 10,
28). Wolność nie jest po prostu
stanem, ale zdolnością do podjęcia
decyzji - lub zajęcia stanowiska w
sprawie jakiegoś działania - w
naszym wnętrzu, poza tym, co
dyktują nam okoliczności, w których
się poruszamy.



Z drugiej strony, wolność, której
doświadczamy w naszych
indywidualnych wyborach, ma
często raczej niewielki zakres. Kiedy
myślimy o ludziach, którzy zapisali
się w historii dzięki temu, jak żyli
swoją wolnością, to zazwyczaj nie
jest to coś, co się wyróżnia. Możemy
w myślach wymienić nazwiska
trzech lub czterech osób - znanych
światu lub po prostu nam bliskich -
które stawiamy za wzór wolności. Co
wyróżnia ich życie? Co sprawia, że są
dla nas wzorem? Pewnie nie
podziwiamy ich za to, że zawsze
mogli wybierać, jakie jedzenie wolą,
albo za to, że aby móc zmieniać
partnerów, kiedy tylko mieli na to
ochotę, nigdy się nie ożenili. Chodzi
raczej o ludzi, którzy uwolnili się od
wszystkiego, co mogłoby ich
ograniczać, aby w pełni oddać się
czemuś (szczytnemu celowi) lub
komuś, aby oddać całe swoje życie. I
oni to są przykładami wolności
właśnie dlatego, że do końca znoszą



to poświęcenie. Gdyby Tomasz More
przysiągł wierność Henrykowi VIII
wbrew swojemu sumieniu, nawet
gdyby zrobił to w sposób wolny, nie
przeszedłby do historii w taki sposób,
w jaki przeszedł. Gdyby św. Paweł,
zamiast dążyć do poznania Chrystusa
aż do oddania za Niego życia,
zdecydował się porzucić swoje
powołanie i powrócić do osiadłego
trybu życia jako rzemieślnik, nawet
gdyby uczynił to w sposób wolny, nie
wydawałby się nam wzorem
wolności. Stąd, aby w pełni
zrozumieć wolność, trzeba wyjść
poza prostą możliwość wyboru.

Skarb, za który można oddać życie

Ewangelia mówi nam o
doświadczeniu wolności, które
polega właśnie na rezygnacji z
możliwości wyboru: „Królestwo
niebieskie podobne jest do skarbu
ukrytego w roli. Znalazł go pewien
człowiek i ukrył ponownie.



Uradowany poszedł, sprzedał
wszystko, co miał, i kupił tę rolę.
Dalej, podobne jest królestwo
niebieskie do kupca, poszukującego
pięknych pereł. Gdy znalazł jedną
drogocenną perłę, poszedł, sprzedał
wszystko, co miał, i kupił ją.” (Mt 13,
44-46). Bohaterowie tych krótkich
przypowieści rezygnują ze 
wszystkiego dla czegoś, co na to
zasługuje. Rezygnują z wyboru,
angażują się w coś w pełni i nie
wydaje im się, że odrzucają swoją
wolność, ale robią z nią to, co
najlepsze. W rzeczywistości jest to
doświadczenie każdego
zakochanego. Nie przeszkadza mu,
że nie może wychodzić z innymi
ludźmi: oddał wszystko dla tej, którą
kocha; chce ją tylko kochać i każdego
dnia zakochiwać się w niej bardziej. I
nie czuje, że traci swoją wolność,
przeciwnie, rozumie, że nie może
zrobić nic lepszego ze swoją
wolnością niż kochać tę osobę, ten
skarb, tę drogocenną perłę.



Już samo to rozważanie pozwala
nam uświadomić sobie, że wolność
wyboru, będąc jednym z wymiarów
wolności, jest podporządkowana
względem czegoś innego, głębszego:
zdolności do kochania czegoś (lub
kogoś). Ten inny wymiar można by
nazwać wolnością przylgnięcia. Jest
to wolność, którą wprowadzamy w
czyn, gdy kochamy, i która pozwala
nam zrozumieć, że „wolność i
oddanie nie wykluczają się, lecz
podtrzymują wzajemnie[2]”. Oddając
całe swoje życie, nie traci się
wolności, ale raczej żyje się nią z
większą intensywnością: „w
dobrowolnym oddaniu się, w
każdym momencie tego poświęcenia
wolność jest wciąż odnawiana przez
miłość, a odnawiać się to znaczy być
ciągle młodym, wspaniałomyślnym,
zdolnym do wielkich ideałów i do
wielkich ofiar”[3]. Kiedy po
intensywnym dniu, wieczorem
mamy tylko trochę wolnego czasu i
zdając sobie sprawę, że nie



poświęciliśmy jeszcze czasu na
modlitwę, postanawiamy to zrobić,
zamiast odpoczywać i oglądać
wiadomości, korzystamy z naszej
wolności w sposób, który
podtrzymuje nasze poświęcenie;
klucz, który rozwiązuje ten dylemat,
znajdujemy, po raz kolejny, w
miłości. Podobnie matka rodziny,
troszcząc się z miłości o chore
dziecko, które zmieniło jej plany,
czyni to w sposób wolny, a to
poświęcenie daje jej radość, której
nie uzyskałaby, robiąc to, na co miała
ochotę lub co było w danym
momencie wygodniejsze.

Możemy jednak pójść o krok dalej.
Kiedy angażujemy się całym swoim
życiem, ta miłość kształtuje nas,
sprawiając, że stajemy się coraz
bardziej „sobą”: niepowtarzalną
osobą, z imieniem i nazwiskiem. Na
przykład Teresa z Kalkuty.
Wyobraźmy sobie przez chwilę, że
zaproponowano jej willę, w której



mogłaby spokojnie spędzić ostatnie
lata życia, oraz organizację
pozarządową, która zajęłaby się
ubogimi, którymi się opiekowała. Co
by odpowiedziała? Wolność, z jaką
przeżyła swoje życie, nie polegała na
tym, że mogła zostawić wszystko i
spokojnie udać się na spoczynek, ale
właśnie na tym, że całym swoim
życiem objęła dobro - Chrystusa,
obecnego w najuboższych - i
pozbawiła się z kolei wszystkiego, co
przeszkadzało w realizacji tego
ideału.

Z łatwością moglibyśmy znaleźć
podobne przykłady w życiu wielu
innych świętych. Tym, co ich
poruszało, było w każdym razie
pragnienie wierności Miłości, której
oddali wszystko; odpowiedź na
wezwanie, które posłało ich pośród
świat, z misją, która kształtowała ich
życie. Możemy przypomnieć na
przykład to, co napisał nasz Ojciec w
1932 roku: „Pojawiają się dwie drogi:



abym studiował, zdobył profesurę i
został uczonym. Chciałbym tego
wszystkiego i widzę to jako
wykonalne. Druga: żebym poświęcił
swoje ambicje, a nawet szlachetne
pragnienie wiedzy, zadowalając się
byciem dyskretnym, a nie
ignorantem. Moją drogą jest druga:
Bóg chce mnie świętego i chce mnie
dla swego Dzieła ”[4]. To jest to, co
można nazwać wolnością
wewnętrzną. Tym co wyjaśnia, że
moje działania nie odpowiadają ani
kaprysowi chwili, ani zewnętrznym
nakazom, ani nawet zimnej
obiektywnej wartości rzeczy, ale
temu ukrytemu skarbowi, za który
oddałem wszystko: Miłości, która
przyszła mnie szukać i wzywa do
pójścia za Nim. To wezwanie, o wiele
lepiej niż z seria zewnętrznych
zobowiązań i czynników, pozwala
zrozumieć szaleństwa świętych.

Oczywiście, działanie z wewnętrzną
wolnością nie oznacza, że nie ma



rzeczy, które nas kosztują. Na
płaszczyźnie naszego zwykłego życia
Ojciec często przypomina coś, co
zwykł mawiać św. Josemaría: „nie
wolno myśleć, że można z radością
wykonywać tylko te prace, które się
lubi ”[5]. Wyjaśniając to, pisał dalej:
„można wykonywać z radością ― a
nie z niechęcią ― to, co wiele nas
kosztuje, to, co się nam nie podoba,
jeżeli robi się to z miłości i z miłością,
a zatem w sposób wolny.[6]” Czyni się
to z pełną wolnością, ponieważ
rozumie się, że odpowiada się na
miłość, którą mamy w sercu. Innymi
słowy, może dzisiaj nie mam ochoty,
może nie rozumiem, dlaczego
właśnie to muszę zrobić... ale robię
to, bo wiem, że jest to część miłości,
którą objąłem swoim życiem i w tym
samym stopniu jestem w stanie
kochać. Kiedy działam w ten sposób,
nie robię tego automatycznie lub po
prostu dlatego, że „trzeba to zrobić”,
ale „dla i z miłością”, z rzeczywistą
chęcią. Z czasem to, co teraz robię



wbrew sobie, poruszony miłością do
Tego, któremu oddałem swoje życie,
nabierze najgłębszego znaczenia.
„Postrzeganie własnego powołania
jako daru Boga ― nie zaś jako
zwykłego zestawu obowiązków ―
nawet kiedy cierpimy, jest również
wyrazem wolności ducha”[7].

Wolność jako odpowiedź

W swoim pojęciu wolności duża
część dzisiejszej kultury często nie
dostrzega nic poza możliwością
wyboru w każdej chwili, bez
przymusu i bez determinacji i
wydaje się, że jeśli to zostanie
zakwestionowane, wolność zniknie.
Tymczasem faktem jest, że wybór
jednej rzeczy często oznacza
rezygnację z innych; że chcieć nie
oznacza koniecznie móc, i że to, co
wydaje się nam mocnym projektem,
może łatwo ulec rozbiciu.
Antropologia chrześcijańska
proponuje o wiele bardziej



harmonijny i spójny stosunek do
wolności, ponieważ rozumie ją jako 
dar i powołanie. Zostaliśmy
„powołani do wolności” (Ga 5, 13); i
to nie do wolności amorficznej czy
pozbawionej znaczenia, ale do
„wolności i chwały dzieci
Bożych” (Rz 8, 21). To ta prawda o
naszym Bożym pochodzeniu czyni
nas wolnymi (por. J 8, 31-32). Dlatego
nasza wolność nie jest działaniem
spontanicznym, które rodzi się nie
wiadomo skąd i gdzie. Nasza wolność
jest w swoim najgłębszym wymiarze
odpowiedzią na Miłość, która nas
poprzedza. Stąd św. Josemaría
mówiąc o życiu wewnętrznym, w
jego aspekcie walki, mówi z prostotą:
„dlatego, że tak nam się podobało (…)
by odpowiedzieć na łaskę Pana”[8]. W
sposób wolny przyjmujemy Tego,
który „pierwszy nas umiłował” (por.
1 J 4, 19), i ze wszystkich sił staramy
się odpowiadać tej miłości. A to, co
może wydawać się nieco
abstrakcyjne, ma w rzeczywistości



bardzo konkretne konsekwencje. Na
przykład, gdy stajemy wobec
różnych wyborów, których
dokonujemy każdego dnia, możemy
zadać sobie pytanie: „Dokąd mnie to
zaprowadzi, czy jest to zgodne z
miłością Boga, z moją kondycją
dziecka?”

Z drugiej strony, kiedy żyjemy
wolnością jako odpowiedzią,
odkrywamy, że nie ma
potężniejszego motoru w naszym
życiu niż utrzymywanie żywej
pamięci o Miłości, która nas wzywa.
Jest to również prawdziwe na
poziomie ludzkim: nie ma większej
mocy sprawczej, dla żadnej osoby,
niż świadomość bycia kochanym Jak
u ukochanej, która wie, że jej
ukochany liczy na nią:

„Cicho! Ukochany mój!

Oto on! Oto nadchodzi!

Biegnie przez góry,



skacze po pagórkach.

(…)

Oto stoi za naszym murem,

patrzy przez okno,

zagląda przez kraty.

(…)

«Powstań, przyjaciółko ma,

piękna ma, i pójdź!

Bo oto minęła już zima,

deszcz ustał i przeszedł.” (Pnp 2,
8-11). Ten, kto wie, że jest tak
kochany przez Boga, powołany do
tego, by rozpalić cały świat swoją
Miłością, jest gotowy na wszystko.
Wszystko wydaje się małe w
porównaniu z tym, co otrzymał;
powie sobie, jakby to było oczywiste:
„Jedno życie — jakże to mało do
ofiarowania Bogu...!”[9] „Świadomość,



że Bóg oczekuje nas w każdej osobie
(por. Mt 25, 40) i że chce stać się
obecny w naszym życiu również
poprzez nas samych, popycha nas do
rozdawania pełnymi garściami tego,
co otrzymaliśmy. A w naszym życiu,
moje córki i moi synowie,
otrzymaliśmy i otrzymujemy wiele
miłości. Dawanie jej Bogu i innym
jest najwłaściwszym aktem
wolności”[10].

Żaden strach ani zewnętrzny nakaz
nie jest w stanie poruszyć serca tak,
jak moc wolności, która utożsamia
się z Jego Miłością, aż do
najmniejszych szczegółów. Św. Paweł
powiedział to z przekonaniem tego,
który przeżył to w pełni: „I jestem
pewien, że ani śmierć, ani życie, ani
aniołowie, ani Zwierzchności, ani
rzeczy teraźniejsze, ani przyszłe, ani
Moce, ani co wysokie, ani co
głębokie, ani jakiekolwiek inne
stworzenie nie zdoła nas odłączyć od
miłości Boga, która jest w Chrystusie



Jezusie, Panu naszym.” (Rz 8, 38-39).
Logicznie rzecz biorąc, aby miłość
Boża miała w nas taką moc, musimy
pielęgnować głęboką zażyłość z nią,
przede wszystkim w modlitwie. Tam,
kontemplując Pana, uczymy się drogi
wolności i tam też otwieramy nasze
serca na przemieniające działanie
Ducha Świętego.

To, że prawdziwa wolność przybiera
formę odpowiedzi, wielkiego „tak”,
ma również związek z częścią
dziedzictwa, które św. Josemaría
chciał pozostawić swoim dzieciom:
dobry humor[11]. Nie jest to po prostu
cecha osobowości, ale autentyczna
siła - virtus - wolności. Gdyby życie
chrześcijan opierało się na decyzji
etycznej, na walce o realizację jakiejś
idei, prawie wszyscy skończyliby w
jakiejś formie znużenia, zniechęcenia
lub frustracji. Nie wszyscy, bo są
silniejsze temperamenty, które są
wręcz pobudzane przez zmuszanie
do płynięcia pod prąd, ale prawie



wszyscy. Sytuacja wygląda jednak
zupełnie inaczej, jeśli życie
chrześcijańskie ma swój początek w
spotkaniu z Osobą, która przyszła
nas szukać[12]. To źródło jest tym
samym, które nas podtrzymuje, gdy
ze wszystkich sił dążymy do celu,
jakkolwiek mały by się nam
wydawał. się on nam niewielki: „Nie
[mówię], że już [to] osiągnąłem i już
się stałem doskonałym, lecz pędzę,
abym też [to] zdobył, bo i sam
zostałem zdobyty przez Chrystusa
Jezusa.” (Flp 3, 12). To on wyciągnął
do nas rękę, on nas zauważył, on w
nas uwierzył. Dlatego, jeśli czujemy
naszą małość, naszą nędzę, błoto - 
humus - z którego jesteśmy ulepieni,
nasza odpowiedź będzie równie
pokorna, jak pełna humoru:
odpowiemy z punktu widzenia, który
„przekracza naturalny wymiar
spraw oraz sytuacji i pozwala
dostrzec ich pozytywną ― a niekiedy
zabawną ― stronę”[13]. Oczywiście
jesteśmy ulepieni z gliny; jeśli



kiedykolwiek próbowaliśmy wzbić
się w powietrze, to nie dlatego, że ten
fakt przeoczyliśmy, ale dlatego, że
jest Ktoś, kto zna nas lepiej niż my
sami siebie i Kto zaprasza nas do
zrobienia tego kroku.

Dialog między prorokiem
Jeremiaszem a Panem (Jr 1, 5-8) jest
bardzo piękny - i bardzo zabawny.
Niewielu proroków cierpiało tak
bardzo jak on, aby słowo Boże było
obecne pośród Jego ludu. Inicjatywa
należała do Boga: „Zanim
ukształtowałem cię w łonie matki,
znałem cię, nim przyszedłeś na
świat, poświęciłem cię, prorokiem
dla narodów ustanowiłem cię”.
Jeremiasz ze swej strony zdaje się
dostrzegać jedynie własną
niewystarczalność: „Ach, Panie Boże,
przecież nie umiem mówić, bo
jestem młodzieńcem!”. Ale Bóg nie
rezygnuje: „Nie mów: „Jestem
młodzieńcem" gdyż pójdziesz, do
kogokolwiek cię poślę, i będziesz



mówił, cokolwiek tobie polecę.” Jak
prorok może iść naprzód, jakie
będzie jego bezpieczeństwo, co z
poleceniem, które otrzymał? I o wiele
więcej niż to: „Nie lękaj się ich, bo
jestem z tobą, by cię chronić”.
Czasami najgorszym wrogiem naszej
wolności jesteśmy my sami,
zwłaszcza gdy tracimy z oczu
prawdziwy fundament naszego
istnienia.

W końcu niesamowite jest nie to, że
jesteśmy słabi i upadamy, ale to, że
będąc słabymi, wciąż na nowo się
podnosimy; że w naszych sercach
jest jeszcze miejsce, by śnić Boże
marzenia. On liczy na naszą wolność
i na naszą glinę. Chodzi o to, byśmy
bardziej patrzyli na Niego, a mniej
na naszą niemożność. Intymność z
Bogiem, zaufanie do Niego: to jest
źródło siły i lekkości potrzebnej do
życia pośród świata jako dzieci Boże.
„Pewien pisarz powiedział, że
aniołowie potrafią latać, ponieważ



nie traktują siebie zbyt poważnie. I
może my moglibyśmy latać trochę
bardziej, gdybyśmy nie traktowali
siebie tak poważnie”[14].

Lucas Buch - Carlos Ayxelà

tłum. Dominik Niedzielski

[1] Por. J.M. Casciaro, „El Espíritu
Santo en los evangelios sinópticos”,
w P. Rodríguez et al. (eds.), El
Espíritu Santo y la Iglesia, Eunsa,
Pamplona 1999, 65.

[2] Przyjaciele Boga, 31.

[3] Ibid.

[4] Apuntes íntimos, nr. 678, cyt. w
Camino, edición crítico-histórica.

[5] Św. Josemaría, List 13, nr 106.

[6] List Ojca, 9 stycznia 2018 r., nr 6.

[7] List Ojca, 9 stycznia 2018 r. nr 7.



[8] Św. Josemaría, List 2, n. 45.

[9] Droga, 420.

[10] List Ojca, 9 stycznia 2018 r., 4.

[11] Por. św. Josemaría, List 24, nr 22

[12] Por. Benedykt XVI, Encyklika Deus
caritas est, nr 1.

[13] List Ojca, 9 stycznia 2018 r., nr 6.

[14] Benedykt XVI, Rozmowa w
Castelgandolfo, 5 sierpnia 2006 r.

Lucas Buch – Carlos Ayxelà

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-
bozy-18-wolnosc-wewnetrzna/

(13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-18-wolnosc-wewnetrzna/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-18-wolnosc-wewnetrzna/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-18-wolnosc-wewnetrzna/

	Bardzo ludzcy i bardzo Boży (18): wolność wewnętrzna

