
opusdei.org

Bardzo ludzcy i
bardzo Boży (15):
Prostota, by widzieć
drogę wyraźnie

Świadomość, że patrzy na nas
Bóg i życie w teraźniejszości:
dwie postawy, dzięki którym
prostota będzie wzrastać w
naszym życiu.

24-12-2022

"Szukajcie tego, co konieczne,
szukajcie tego, co wystarcza! Reszta
jest ciężarem, a nie ulgą; obciąża cię,
a nie podnosi"[1]. Tak to już jest: życie



chrześcijańskie prowadzi nas do
szukania bliskości z Bogiem i
oderwania się od tego, co nas do
Niego nie prowadzi. Jest to
wewnętrzna podróż, w której na
każdym kroku dążymy do
rozpoznania i wyboru „tego, co
wystarczy”, tej jednej niezbędnej
rzeczy, która nie zostanie nam
odebrana (por. Łk 10,42).

Doświadczenie pokazuje nam jednak,
że poszukiwania te mogą być
skomplikowane. Są chwile, kiedy
życie staje się swoistym labiryntem:
momenty wewnętrznego
zamieszania i zewnętrznego chaosu,
dni, kiedy nasze głowy są pełne, a
serca puste. Może się też zdarzyć, że
ze względu na to, jacy jesteśmy lub
że przechodzimy przez trudne
okresy, mamy tendencję do
komplikowania spraw, analizowania
rzeczywistości w kółko. W takich
chwilach każda decyzja może nas
sparaliżować i możemy nie być



zgodni z wolą Pana. Chcielibyśmy,
aby życie było prostsze, a nasze
rozumowanie bardziej klarowne.
Pragniemy posiąść tę prostotę, która
jest w stanie oświecić umysł i
rozjaśnić duszę.

Jak rozeznawać wolę Bożą przy
każdej okazji? Jak przyjmować ze
spokojem wydarzenia zwykłego
życia? Jak odnosić się do osób, które
nas otaczają, nie osądzając ich
intencji? Warto zastanowić się
najpierw nad korzeniami naszej
skłonności do komplikowania spraw.
Odkryjemy wówczas dwie
dyspozycje, które mogą nam pomóc
w rozplątaniu motka naszej duszy:
pokorę i wyrzeczenie.

Stwórca życia i „stwórca” strachu

Każdy artysta pozostawia swój ślad
na swoim dziele. Bóg pozostawił w
stworzeniu także jedną z
najgłębszych cech swojej istoty:
jedność. On jest Jednością w Trójcy



Świętej, a harmonia i piękno raju
pokazują, jak w Jego dziele
stworzenia niczego nie brakowało i
nic nie było zbyteczne (por. Rdz 2,1).
Świat i człowiek powstały z Miłości,
bo tylko Miłość jest zdolna do
tworzenia, i Miłość trzyma to razem.

Jednakże w obliczu Bożego
potwierdzenia, tak, „niech się
stanie” (por. Rdz 1,3), pojawia się
głos kusiciela. Skoro diabeł nie może
tworzyć, to poświęca się w pewien
sposób nietworzeniu i podsuwa
człowiekowi zniekształcone
odczytanie rzeczywistości. Od
pierwszego wydarzenia z Adamem i
Ewą, diabeł gra na naszych lękach,
aby wzbudzić w nas niepokój o
przyszłość lub sprawić, że
wyobrazimy sobie daleko idące
ukryte intencje w słowach lub
działaniach innych. W ten sposób
stopniowo przekształca nas w
niepewne, wyrachowane i
zmartwione dusze.



«Czy rzeczywiście Bóg powiedział:
Nie jedzcie owoców ze wszystkich
drzew tego ogrodu?» pyta diabeł (Rdz
3,1). Wróg chce, abyśmy skupili
naszą uwagę na zakazanym drzewie
i przestali doceniać inne Boże dary:
rośliny, zwierzęta, innych ludzi, życie
w stanie łaski.... Zaczynamy wtedy
patrzeć na świat z nieufnością,
podejrzliwie. Szatan każe nam
wierzyć, że coś nam umyka, że Bóg
nie jest szczery, że coś przed nami
ukrywa. Kohelet tak to wyjaśnia:
„Tylko, oto co stwierdziłem: Bóg
uczynił ludzi prawymi, lecz oni
szukają rozlicznych wybiegów” (Koh
7,29).

A skomplikowanie przygotowuje do
grzechu. Człowiek nie prowadzi już
dialogu ani nie spaceruje z Bogiem...,
i kończy ukrywając się przed Nim
(por. Rdz 3,8), z obawy, że zostanie
zobaczony nagi, rozbrojony, co
ostatecznie jest stanem, w jakim
stworzenie zawsze znajduje się przed



swoim Stwórcą. Diabłu nie
wystarcza, że doprowadza nas do
upadku: natychmiast wraca z kolejną
propozycją, kolejnym 
niestworzeniem, które jeszcze
bardziej oddala nas od Boga. Kiedy
traci się zaufanie między Stwórcą a
stworzeniem, kiedy chcemy ukryć się
przed Jego spojrzeniem, na świat
wkracza tęsknota i trud (por. Rdz 3,
16-17). Mężczyzna i kobieta żyją
wtedy w strachu przed
przyszłością[2]; ich serca są
wyczerpane i w ten sposób stają się
podatnym gruntem dla smutku, tego
wielkiego sprzymierzeńca wroga.

Komplikacja, jaką niesie ze sobą
grzech, utrudnia nam dostrzeżenie,
gdzie leży dobro i podjęcie decyzji,
które prowadzą nas do Boga. Księga
Przysłów ujmuje to dosadnie: „serce
przewrotne, w zło wpada” (Prz
17,20). Ale tęsknimy za harmonią
naszej przeszłości z Bogiem i właśnie
takie wspomnienie, taka nostalgia,



która pozostaje w duszy, przyciąga
nas ciągle do Pana. Liturgia
Wielkiego Piątku wyraża to w ten
sposób: „Wszechmogący, wieczny
Boże, Ty stworzyłeś wszystkich ludzi,
aby zawsze Ciebie szukali, a
znajdując Cię, doznali pokoju”[3].

Pokora: świadomość, że Bóg na nas
patrzy

Aby zobaczyć siebie i świat z
prostotą, trzeba przede wszystkim
znaleźć odpoczynek w Bożym
spojrzeniu. Świadomość, że jesteśmy
przez Niego oglądani, daje nam
wielkie bezpieczeństwo: rozumiemy,
że Bóg kocha nas jacy jesteśmy i że
wszystko inne ma znaczenie
względne. Z drugiej strony,
wychodząc poza to spojrzenie,
czujemy potrzebę ochrony naszej
kruchości i zamykamy się w sobie,
albo paraliżuje nas strach. Ci, którzy
schronili się w tym spojrzeniu
miłości, cieszą się spokojem prostoty,



ponieważ nie są zależni od
okoliczności, które ostatecznie są
poza ich kontrolą. „Jesteśmy z
prawdy - mówi św. Jan - i uspokoimy
przed Nim nasze serce” (1 J 3,19).

Możemy pomyśleć o Szymonie
Piotrze, który był dobrym
człowiekiem, ale czasem o
skomplikowanym sercu. W jego
miłości do Pana wątpliwości
mieszają się z decyzją, posłuszeństwo
z buntem, odwaga z lękiem... Jego
największy moment zagubienia
następuje na dziedzińcu Ananiasza,
podczas Męki Pańskiej (por. Łk 22,
65-72). Możemy sobie wyobrazić, jak
podczas przesłuchania Jezusa udręka
ucznia rośnie z minuty na minutę:
chce być wierny, ale nie rozumie, co
się dzieje; wydarzenia go
przytłaczają. Chciałby wrócić do tych
spacerów z Mistrzem po polach
Galilei, kiedy jego głos rozbrzmiewał
wyraźnie, a problemy rozwiązywane
były gestem lub słowem Pana. W



tamtych czasach łatwo było uwierzyć
w obietnice. Przyszłość była
wspaniała, jasna.

Teraz nie ma Pana, który
wyciągnąłby go z wody, i strach
bierze nad nim górę. Piotr poddaje
się presji i zaprzecza, że zna Mistrza.
Ewangelia mówi nam, że niedługo
potem ich oczy się spotkały: „A Pan
obrócił się i spojrzał na Piotra.
Wspomniał Piotr na słowo Pana, jak
mu powiedział: «Dziś, zanim kogut
zapieje, trzy razy się Mnie
wyprzesz». Wyszedł na zewnątrz i
gorzko zapłakał.” (Łk 22, 61-62).
Spojrzenie Jezusa odblokowuje
zamęt Piotra. Gdy Pan na niego
patrzy, Piotr jest w stanie zobaczyć
siebie w swojej prawdzie, oczami
Boga. „Spójrz na mnie - prosił
przyszły Benedykt XVI w pewien
Wielki Piątek - jak spojrzałeś na
Piotra po tym, jak się Ciebie zaparł.
Spraw, aby Twoje spojrzenie



przeniknęło nasze dusze i
ukierunkowało życie”[4].

Zobaczenie siebie takimi, jakimi
jesteśmy, zobaczenie jasno własnej
rzeczywistości, może sprawić, że
będziemy gorzko płakać jak Piotr.
Ale to jedyny sposób, aby stanąć na
solidnym gruncie i porzucić niepokój,
który wynika z udawania tego, kim
nie jesteśmy. Trzeba nam spojrzeć na
siebie Bożymi oczami i umieć
powiedzieć sobie: „Jestem taki, jaki
jestem, i takim chciał mnie Bóg, dla
czegoś wielkiego”.

Św. Josemaría podsumował w dwóch
słowach wiele powodów, dla których
chrześcijanin powinien się modlić:
„aby poznać Boga i poznać siebie”[5].
Rzeczywiście, nasze chwile rozmowy
z Bogiem są właściwym czasem, aby
uzyskać spokojny wgląd w nasze
problemy i w nas samych, aby
plątanina naszych myśli mogła
zostać rozwikłana przez łaskę Bożą.



Pomogą nam również wskazówki,
które możemy otrzymać w
kierownictwie duchowym lub w
środkach formacyjnych. Poleganie na
kimś, kto nas zna, może pomóc nam 
zdekomplikować rzeczywistość i
zagłuszyć wewnętrzny podszept,
który uparcie podsyca nasze myśli.
W istocie, św. Josemaría wskazał, jak
celem formacji chrześcijańskiej
oferowanej w Opus Dei jest prostota:
„nasza asceza ma w sobie prostotę
Ewangelii. Skomplikowalibyśmy ją,
gdybyśmy byli skomplikowani,
gdybyśmy pozostawili nasze serca w
ciemności”[6]. Dlatego czasem
pierwszym krokiem do zdobycia
prostoty będzie po prostu przyjęcie z
dobrą wolą jakiejś rady i zobaczenie
w obecności Boga, jak ją wprowadzić
w życie.

Oderwanie: teraz jest czas na
miłość



Trudność w porzuceniu siebie dla
Boga może mieć wiele przyczyn:
pewien kompleks niższości, słabe
poczucie własnej wartości, trudność
w życiu z własnymi błędami... Z
drugiej strony, obecne tempo pracy
ma tendencję do komplikowania
życia, a czasem i charakteru: mogąc
robić więcej rzeczy każdego dnia,
wzrasta liczba decyzji, które musimy
podejmować; priorytety nie zawsze
są jasne; konkurencja społeczna
wywiera na nas presję i wprowadza
ambicje, które w końcu obciążają
duszę... Chcielibyśmy żyć prosto, ale
rzeczywistość jest zbyt
skomplikowana, by nam na to
pozwolić.

Wobec tej panoramy św. Josemaría
zaprasza nas do zajęcia się
teraźniejszością, która stanowi 
kairos, czas odpowiedni dla naszej
świętości. Wszakże teraz jest jedyny
czas, w którym możemy otrzymać
łaskę Bożą: „Postępuj dobrze “teraz”



— nie rozpamiętując “wczoraj”, które
już przeminęło, ani nie troszcząc się
o “jutro”, bo nie wiesz, czy go
dożyjesz”[7]. Rzeczywiście, przeszłość
lub przyszłość mogą w końcu stać się
ciężarami, które uniemożliwiają nam
jasne rozeznanie woli Pana. On sam
mówi nam: „Nie troszczcie się więc
zbytnio o jutro, bo jutrzejszy dzień
sam o siebie troszczyć się będzie.
Dosyć ma dzień swojej biedy” (Mt
6,34). Koncentracja na zadaniu, bez
zbytniego rozwodzenia się nad tym,
co pomyślą inni lub jaki wpływ
będzie miało to na nasze życie,
pomoże nam skupić naszą wolę i
lepiej wykorzystać nasze talenty.
Oczywiście, trzeba ważyć
wydarzenia z przeszłości i planować
przyszłość, ale nie powinno to
przeszkadzać nam, ramię w ramię z
Bogiem, w skupieniu się na kochaniu
tu i teraz, bo miłość można dawać i
otrzymywać tylko w tej chwili.



Kiedy po raz pierwszy ukazuje się
Apostołom ze swoim chwalebnym
ciałem, zmartwychwstały Pan
wyczuwa ich wzburzenie: „Czemu
jesteście zmieszani i dlaczego
wątpliwości budzą się w waszych
sercach? Popatrzcie na moje ręce i
nogi: to Ja jestem” (Łk 24,38-39).
Wydarzenia, które jego uczniowie
przeżywali w minionych dniach,
zderzają się z tym, co widzą;
zgorszenie Męki Pańskiej wciąż zbyt
mocno ciąży na ich sercach; jeśli ten,
który stoi przed nimi, to naprawdę
Jezus, nagle przyszłość staje
otworem? Emocje są tak wielkie, że
Pan musi przywrócić ich do
teraźniejszości przyjaznym
pytaniem: „Macie tu coś do
jedzenia?” (Łk 24,41).

Jezus powraca do tak często
przeżywanej sceny, gdy siadali razem
do posiłku, i to wyprowadza uczniów
z ich zakłopotania. W ten sam sposób
dążenie do konkretnej służby innym



i do tego, by z troską i miłością
zajmować się sprawami zwykłego
życia, pozostawiając Bogu te
problemy, na które nie mamy
wpływu, będzie najczęstszym
sposobem uniknięcia uwikłania w
zamęt i stawania się coraz bardziej
„nieskazitelni jak gołębie” (Mt 10,16).

***

Czytając Ewangelie, możemy się
przekonać, że jesteśmy daleko od 
wiary ludzi prostych: wiary tych,
którzy, być może nie znając zbyt
dobrze Prawa Bożego, chętnie
przyjęli orędzie Jezusa. To proste
przyjęcie Słowa Pana może
kontrastować z naszymi
trudnościami w zaufaniu Mu. Być
może nasza wiara jest czasem
bardziej skomplikowaną. A jednak
Bóg w każdej chwili zaprasza nas do
odzyskania tej utraconej harmonii,
tej prostoty, która jest „jakby solą
doskonałości”[8]. Musimy widzieć



wyraźnie drogę powrotną do domu,
do raju. Drogą prostoty wzniesiemy
się ponad problemy z łatwością,
która pochodzi z miłości: niesieni
łaską, będziemy mogli kontemplować
rzeczywistość oczami Boga.

Tłum. Agnieszka Baranek

[1] Św. Agustyn, Kazanie 85, 5.6.

[2] Por.Koh 6,12, Mt 6,25-34.

[3] Mszał Rzymski, Wielki Piątek,
Modlitwa powszechna.

[4] Kard. Joseph Ratzinger, Droga
Krzyżowa, 2005, I stacja.

[5] Droga, 91.

[6] Por. Zeszyty 3, str. 149 (AGP,
biblioteka, P07).

[7] Droga, 253.

[8] Droga 305.



Juan Narbona

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-
bozy-15-prostota-aby-jasno-widziec-

droge/ (09-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-15-prostota-aby-jasno-widziec-droge/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-15-prostota-aby-jasno-widziec-droge/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-15-prostota-aby-jasno-widziec-droge/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-15-prostota-aby-jasno-widziec-droge/

	Bardzo ludzcy i bardzo Boży (15): Prostota, by widzieć drogę wyraźnie

