
opusdei.org

Bardzo ludzcy i
bardzo Boży (14):
Prawdziwe słowa,
które dają światło

Jezus i pierwsi uczniowie
wyrażali wielką miłość do
prawdy; okazywali pewność
osób, które przekazują nowinę
napełniającą życie radością.

12-07-2022

«Oto prawdziwy Izraelita, w którym
nie ma podstępu» (J 1, 47). Pochwałę,
którą Jezus wypowiedział na temat
Natanaela, wszyscy, którzy Go



słuchali, mogli odnieść również do
Niego samego. Nauczyciel
wypowiadał tylko prawdziwe słowa i
żył z nimi w głębokiej zgodzie. W
słowach Jezusa objawia się zawsze
gorące pragnienie przekazywania
nam tego, co ma najlepszego. Owo
umiłowanie prawdy sprawia zaś, że
to, co mówi, jest zawsze przejrzyste,
nastawione na przekazanie nam Jego
prawdy i Jego miłosierdzia. Dlatego,
tak samo wówczas jak i obecnie, Jego
życie i Jego świadectwo olśniewają,
chociaż niekiedy również płoszą lub
burzą równowagę.

Bez strachu przed prawdą

To usposobienie Nauczyciela widać
wyraźnie w rozdziale szóstym
Ewangelii według św. Jana. Wkrótce
po pozostawieniu tłumu
zaskoczonego rozmnożeniem kilku
chlebów i ryb, które wszyscy jedzą aż
do nasycenia, widzimy, że Jezus jest
zdecydowany objawić istotną



prawdę. Jezus dobrze wie, że owe
tłumy, które podążały za Nim aż do
tego miejsca, będzie kosztowało
wiele trudu zrozumienie tej prawdy.
Nie będzie jednak szczędzić ani
jednego słowa ani nie będzie
łagodzić przesłania, żeby uczynić je
bardziej akceptowalnym: «Kto
spożywa moje Ciało i pije moją Krew,
ma życie wieczne» (J 6, 54). Niemal
wszyscy odchodzą od Niego, właśnie
dlatego że Jego słowa powodują w
nich konsternację: «Trudna jest ta
mowa. Któż jej może słuchać?» (J 6,
60).

Można by powiedzieć, używając
języka mediów społecznościowych,
że w tej chwili Jego nadmierna
śmiałość spowodowała utratę pięciu
tysięcy fanów. Dla Nauczyciela
jednak ta porażka jest tylko
chwilowa i pozorna — ani Go nie
zatrzymuje, ani nie warunkuje… Do
tego stopnia, że odkrywając
zniechęcenie i rozczarowanie na



obliczach Dwunastu, pyta również
ich: «Czyż i wy chcecie odejść?» (J 6,
67). Paradoksalnie, aby pozostać z
nami, Jezus woli zapłacić cenę
samotności. Nie jest gotów dla
zapewnienia przejściowego sukcesu,
przestać nas karmić i miłować
chlebem eucharystycznym poprzez
wieki. Dla Jezusa, tak samo jak dla
Jego Kościoła, prawda jest miłością
do nas. Wie, że decydujące jest
objawienie się w autentyczny sposób,
«by wszyscy ludzie zostali zbawieni i
doszli do poznania prawdy» (1 Tm 2,
4). Prawda natomiast często boli.
«Prawda nie jest łatwą rzeczą.
Prawda stawia wymagania — i
również płonie», mówił kiedyś Józef
Ratzinger. «Chrystusowe przesłanie
jest także wyzwaniem, które
dostrzegamy w Jego sporze ze
współczesnymi (…). Kto nie chce
spłonąć, kto nie jest gotowy spłonąć,
ten nie znajdzie się w Jego pobliżu»[1].



Jezus mówi to, co ma powiedzieć, w
taki sposób, w jaki ma to powiedzieć,
i wówczas, kiedy ma to powiedzieć.
Kilka dni przed skazaniem na śmierć
przez tych samych ludzi, którzy
słuchają Go w Świątyni
Jerozolimskiej, po tym, jak oskarżył
ich przed ludem o to, że są ślepymi
przewodnikami, obłudnikami,
podobnymi «do grobów
pobielanych» (Mt 23, 27, por. Mt 23,
16), beszta ich w ten sposób, również
publicznie: «Węże! Plemię żmijowe,
jak wy możecie ujść potępienia w
piekle?» (Mt 23, 33). Są to słowa,
które mogą robić na nas wrażenie.
Jezus nie mówi tak twardo do tych,
którzy tkwią w błędzie, ani do
grzeszników… ale raczej do tych,
którzy, uważając się za
sprawiedliwych, przeszkadzają
innym w zbliżeniu się do Boga (Mt
23, 13). Doskonale wie, że Jego słowa
rozniecają niechęć tych, którzy już
myślą o tym, żeby zadać Mu śmierć.
To nie ma jednak dla Niego



znaczenia. Nie powstrzymuje Go
nawet strach, że Jego uczniowie
staną się pośrednimi ofiarami Jego
płomiennego wystąpienia... Dlatego
że umiłowanie prawdy i miłość do
ludzi jest ponad życiem ziemskim.
Święty Josemaría wyraża w skrócie
bardzo dobrze tę postawę Jezusa:
«nie bój się prawdy, choćby ta
prawda miała przynieść ci
śmierć»[2]. Tymi oschłymi i
surowymi słowami, skierowanymi
do faryzeuszy, Jezus broni przed
błędem i kłamstwem niewielkiego
stada, które w miarę upływu lat —
On już to wie — poniesie również
męczeństwo za miłość do Boga i za
obronę tej samej prawdy. Dlatego że
prawda jest pierwszym i ostatnim
pełnym miłości słowem
chrześcijańskich męczenników.

Jest wiele opisów z życia Pana, w
których przeważa to umiłowanie
prawdy. Jak sam stwierdza podczas
procesu sądowego przed Piłatem, «Ja



się na to narodziłem i na to
przyszedłem na świat, aby dać
świadectwo prawdzie» (por. J 18, 37).
My, chrześcijanie, również
zostaliśmy ochrzczeni i
bierzmowani, żeby być świadkami
Tego, który jest «drogą i prawdą, i
życiem» (J 14, 6) wobec prób
podporządkowania rzeczywistości
kalkulacjom, interesom lub
ideologiom. Świadkami — to właśnie
oznacza słowo męczennik (martyr).
Choćby Bóg nie powoływał
wszystkich chrześcijan do przelania
własnej krwi za wiarę, owszem,
oczekuje, że będziemy gotowi
stopniowo porzucać życie dla tej
samej wiary, że będziemy gotowi być
«niewidowiskowymi
męczennikami», jak ktoś, «kto latami
służy Kościołowi i duszom nie
szukając niczego innego, starzeje się
uśmiechając i nie zauważony
przechodzi przez życie...»[3]. Dlatego
że ostatecznie «doczesna egzystencja
— zarówno poszczególnych osób, jak



również społeczeństwa — jest
właśnie istotna tylko jako etap na
drodze ku wieczności. Dlatego życie
ziemskie ma tylko względne
znaczenie i nie jest dobrem
absolutnym. Bezwzględnie istotne
jest to, żebyś był szczęśliwy, żebyś się
zbawił»[4].

Nie możemy nie mówić tego, cośmy
widzieli

Jakże piękne odbicie odważnej
postawy Jezusa Chrystusa oglądamy
u Jego pierwszych uczniów! Po ogniu
Pięćdziesiątnicy zdumiewa słuchanie
przepowiadania Apostołów, którzy
mówią już bez strachu. Tak nauczyli
się od Nauczyciela. W księdze
Dziejów Apostolskich widzimy Piotra
i Jana, którzy stają uwięzieni przed
Sanhedrynem, żeby publicznie głosić
prawdę o zmartwychwstaniu
naszego Pana i żeby udzielać
wyjaśnień na temat uzdrowienia
chromego. Po nocy w więzieniu



zostają poddani przesłuchaniu, w
którym uczestniczy również ów
uzdrowiony człowiek. Starsi i uczeni
w Piśmie pytają ich: «Czyją mocą
albo w czyim imieniu uczyniliście
to?» (Dz 4, 7). Odpowiedź Piotra nie
dopuszcza wątpliwości. Nie ma już
ani odrobiny tchórzostwa, które
spowodowało, że skłamał i wyrzekł
się Pana podczas nocy ciemnej Pasji:
«To niech będzie wiadomo wam
wszystkim i całemu ludowi Izraela,
że w imię Jezusa Chrystusa
Nazarejczyka — którego wy
ukrzyżowaliście, a którego Bóg
wskrzesił z martwych — że dzięki
Niemu ten człowiek stanął przed
wami zdrowy» (Dz 4, 10). Wolność, z
jaką mówią Piotr i Jan, wprawia ich
w osłupienie. Nie wiedzą, co robić, z
wyjątkiem tego, że nakazują im, żeby
więcej nie nauczali ani nie robili
niczego w Imię Jezusa. Odpowiedź
Piotra i Jana ukazuje jasno
arbitralność tego, czego żądają ich
sędziowie: «Rozsądźcie, czy słuszne



jest w oczach Bożych bardziej
słuchać was niż Boga? Bo my nie
możemy nie mówić tego, cośmy
widzieli i słyszeli» (Dz 4, 19-20).

Te przykłady z życia Jezusa i
pierwszych uczniów dostarczają nam
odpowiedniej miary dla naszego
zachowania podczas głoszenia
prawdy Jezusa Chrystusa. Fałszywa
roztropność mogłaby doprowadzić
nas do fabrykowania uprzejmych
wystąpień albo milczenia, kiedy
powinniśmy mówić. Oczywiście,
ewangelizacja nie oznacza
wchodzenia zawsze w konflikt, ale
nie może również polegać na ciągłym
unikaniu konfliktu poprzez
zawieranie kompromisów z prawdą.
W tym sensie św. Josemaría pisał:
«Dostosować się? — To zdanie —
„trzeba się dostosować!” —
znajdziesz tylko na ustach tych,
którym brakuje woli walki —
wygodnisiów, spryciarzy lub tchórzy
— ponieważ oni z góry czują się



pokonani»[5]. Równocześnie byłoby
również nazbyt wygodne myśleć, że
wiarę można przekazywać, nie
biorąc pod uwagę rzetelności naszej
wypowiedzi albo nie zwracając
uwagi na problemy, pragnienia i
wrażliwość danej chwili, danej
osoby.

W każdym razie, kiedy chrześcijanin
chce żyć zgodnie ze swoją
tożsamością, czasami będzie musiał
przezwyciężyć strach przed
ośmieszeniem, przed tym, co
«powiedzą inni». Dzisiaj być może
rzadziej uczniowie Jezusa kończą
między lwami albo w celi, jak
przydarzyło się Piotrowi i Janowi
oraz tak wielu Świętym, którzy
poprzedzili nas w gorliwości o wiarę
i w dawaniu świadectwa wiary. Może
się natomiast zdarzyć, że nasz
publiczny wizerunek zostanie
nadwerężony albo nawet, że
będziemy prześladowani z powodu
naszej obrony ludzkiej godności i



wolności sumień, które leżą u
podstaw praktykowania wiary,
szacunku dla życia i tak wielu innych
niezbywalnych elementów
rzeczywistości.

Życie chrześcijan, pisze św.
Josemaría, nie jest czymś
«skierowanym „przeciw”
czemukolwiek». Jest to «afirmacja,
optymizm, młodość, radość i
pokój»[6]. Właśnie dlatego jednak
powinniśmy mieć «odwagę żyć w
zgodzie z naszą świętą wiarą —
nieustannie i publicznie»[7]. Nie
możemy pozwolić, żeby traciły siłę w
naszym życiu miłość do Boga i do
prawdy, ponieważ bez tej miłości i
bez tej prawdy nie mielibyśmy już
nic do głoszenia światu. Obok tego
istotne jest poszukiwanie sposobu
czynienia największego możliwego
dobra w każdej sytuacji, przy czym
należy mieć na uwadze, że
przekazywanie prawdy nie zależy
tylko od tego, czy będziemy mówić,



ale również od tego, żeby ci, którzy
nas słuchają, rozumieli nas. Również
Jezus niekiedy wolał milczeć (por. Łk
4, 28-30; Mt 26, 63) i jeżeli często
mówił bez ogródek, zawsze
poszukiwał sposobu, żeby być
rozumianym przez jednych i
drugich. W związku z tym może się
zdarzyć, że niekiedy podkreślanie
pewnej idei może przynieść
przeciwny skutek. Stosowne będzie
natomiast poszukiwanie innej okazji
albo przemyślenie naszych racji.
Będziemy musieli również dokładać
starań (traktując to jako część tej
pracy), żeby zrozumieć racje innych,
które często będą mogły nas
oświecić, co pozwoli nam lepiej
zrozumieć naszą wiarę i braki
naszego dyskursu.

W swoim pierwszym liście, który
moglibyśmy nazwać pierwszą
encykliką w historii, św. Piotr kreśli
krótko cały ten program apostolski:
«Pana zaś Chrystusa uznajcie w



sercach waszych za Świętego i
bądźcie zawsze gotowi do obrony
wobec każdego, kto domaga się od
was uzasadnienia tej nadziei, która w
was jest. A z łagodnością i bojaźnią
Bożą zachowujcie czyste sumienie,
ażeby ci, którzy oczerniają wasze
dobre postępowanie w Chrystusie,
doznali zawstydzenia właśnie przez
to, co wam oszczerczo zarzucają» (1
P 3, 15-16).

Na areopagach naszego wieku

Wyzwanie ewangelizacji wymaga nie
tylko odwagi, ale również
intelektualnego i teologicznego
przygotowania — które każdy może
uzyskać — daru języków i empatii z
kulturą współczesną, którą jest nasza
kultura. Widok samego św. Pawła w
Atenach może pomóc nam
zrozumieć, jak występować na
areopagach naszego wieku (por. Dz
17, 16nn). Najpierw widzieliśmy
Pawła, który spalał się w swoim



wnętrzu, obserwując miasto
oddające się bałwochwalstwu.
Niemniej jednak, ten żar nie sprawia,
że przemawia z goryczą albo
niezgodnie z dobrymi obyczajami[8].
Bada teren i słucha: najpierw swoich
żydowskich braci w synagodze, a
potem, na ulicy, epikurejskich i
stoickich filozofów, z którymi
nawiązuje rozmowę i wyraża swoje
idee na temat Boga i na temat życia.
Poza oglądaniem z
zainteresowaniem architektury
miasta św. Paweł udowadnia dobrą
znajomość greckiej literatury. To
pozwala mu dostosować przesłanie
do owej publiczności, która okazała
zaciekawienie jego słowami. Święty
Paweł dostosowuje swoje
przepowiadanie do tej publiczności,
która sama w sobie jest trudna, ale
ani nie niszczy, ani nie rozcieńcza
Ewangelii. Przemówienie, jakie
wygłasza na Areopagu, pozostaje
jako wzorzec, który warto od czasu
do czasu odczytywać na nowo.



W pierwszej chwili św. Paweł chwali
piękno ołtarza zbudowanego dla
nieznanego Boga — ołtarz ten odkrył,
spacerując po mieście. To kulturowe
odniesienie zbliża go do jego
rozmówców i pozwala mu mówić o
tym tajemniczym Bogu, którego on,
jak mówi, zna. Przy pomocy różnych
literackich odniesień do greckich
poetów św. Paweł z empatią kieruje
wystąpienie ku prawdzie, jaką chce
przekazać — że wszyscy jesteśmy
stworzeniami tego nieznanego Boga,
dlatego że On jest Stwórcą i Panem
wszystkich rzeczy. Oprócz tego
tłumaczy im, jak ten Bóg stał się
obecny pośród nas, nie poprzez
bałwany zbudowane ręką człowieka,
tylko dokonując wcielenia i
dokonując powstania z martwych na
dowód swojej Boskości…

Świętemu Pawłowi udaje się ukazać
z całym blaskiem autentyczność 
kerygmatu — serca wiary — wobec
uczonego i pogańskiego ludu. To



prawda, że, jak przydarzyło się Panu
w wystąpieniu o Chlebie życia,
większość publiczności kulturalnie
rezygnuje: «Posłuchamy cię o tym
innym razem» (Dz 17,32). Nie
wszystkie uszy są gotowe na to, żeby
od razu przyjąć słowo Boże. Niemniej
jednak, niektórzy zostają. Opowieść
dodaje, że tego dnia przyjęli wiarę
Dionizy Areopagita, pewna kobieta
imieniem Damaris i inni. Odwaga,
intelektualne przygotowanie i
umiejętność postępowania z ludźmi
Pawła, jak również tak wielu innych
chrześcijan, to drewno, które
pozwala Duchowi Świętemu rozpalić
ogień Jezusa Chrystusa w wielu
sercach. W sumie ten okres z życia
św. Pawła uczy wiele, jak postępować
w kulturze, która niekiedy utraciła
nawet sam język do nazywania Boga.

Wszystko dla wszystkich

Słowa i życie chrześcijanina mogłyby
niekiedy okazywać się gorszące, nie



dlatego że robi coś złego, tylko przez
kontrast z tym, co jest uważane za
społecznie akceptowalne. Z
pewnością jego postępowanie może
obnażać, nawet niechcący, sposób
życia wielu osób: w relacjach
uczuciowych, w pewnych nawykach
zawodowych, w sposobach
korzystania z rozrywki. Sposób życia
i nawyki, które nie tylko są
powszechnie aprobowane, ale
niekiedy zamieniły się w
obowiązujące prawa.

W takim kontekście jest możliwe, że
jakaś osoba może czuć się osądzona i
wzgardzona w swoim sercu wobec
takiego stwierdzenia jak następujące
stwierdzenie św. Pawła: «Nie łudźcie
się! Ani rozpustnicy, ani
bałwochwalcy, ani cudzołożnicy, ani
rozwiąźli, ani mężczyźni współżyjący
ze sobą, ani złodzieje, ani chciwi, ani
pijacy, ani oszczercy, ani zdziercy nie
odziedziczą królestwa Bożego» (1 Kor
6, 9). Te słowa mogły gorszyć



niektórych z Koryntian, którzy je
usłyszeli, i z pewnością nadal są tak
odbierane dzisiaj. My, chrześcijanie,
żyjemy afirmacją, i sposoby
mówienia mogą się zmieniać w
zależności od chwili albo od
rozmówcy. Nie możemy jednak
postępować jak owi nauczyciele,
którzy mówią to, co każdy chciałby
usłyszeć (2 Tm 4, 4). Już prorok
Izajasz pisał: «Biada tym, którzy zło
nazywają dobrem, a dobro złem,
którzy uznają ciemności za światło, a
światło za ciemności, którzy uznają
gorycz za słodycz, a słodycz za
gorycz!» (Iz 5, 20).

Równocześnie nasze świadectwo
prawdy nie może zostać ograniczone
do oskarżania zła. Ewangelia jest
przede wszystkim głoszeniem
bezwarunkowej miłości Boga do
każdego. Same słowa św. Pawła nie
ograniczają się do potępiającego
wyliczania wad i grzechów. Po tych
mocnych zdaniach dodaje: «A takimi



byli niektórzy z was. Lecz zostaliście
obmyci, uświęceni i
usprawiedliwieni w imię Pana
naszego, Jezusa Chrystusa i przez
Ducha Boga naszego» (1 Kor 6, 11).

Być może dzisiaj bardziej niż
kiedykolwiek postrzegamy, jak
«zaangażowanie misyjne ma miejsce
pośród ograniczeń języka i
okoliczności. Stara się ono zawsze
przekazywać lepiej prawdę
Ewangelii w określonym kontekście,
nie rezygnując z prawdy, dobra i
światła, jakie może wnieść, gdy nie
jest możliwa doskonałość. Misyjne
serce jest świadome tych ograniczeń
i staje się „słabe dla słabych, [...]
wszystkim dla wszystkich” (por. 1
Kor 9, 22)»[9]. Ten, kto żyje głęboką
przyjaźnią z Bogiem i z bliźnimi,
może dać się zdobyć prawdzie i
wyrażać ją swobodnie i z
delikatnością, towarzysząc innym w
powolnym wspinaniu się po równi
pochyłej. To prawda, «Święty jest



„niewygodny” dla życia tylu ludzi.
Lecz to nie oznacza, że ma być nie do
zniesienia. — Jego gorliwość nigdy
nie powinna być gorzka; jego
upominanie nigdy nie powinno
ranić; jego przykład nie powinien być
aroganckim, moralnym policzkiem
dla bliźniego»[10].

Tak samo dzisiaj, jak i wczoraj, żeby
dostąpić miłosierdzia Boga, trzeba
uderzyć się w pierś i uznać się za
grzesznika, co wymaga niekiedy
powolnej i cierpliwej wędrówki,
najpierw we wnętrzu każdego z
nas… Jakże jest ważne, żebyśmy
wszyscy na przestrzeni życia mogli
mieć u boku przyjaciół, którzy,
rozumiejąc nas, równocześnie
oświecają nas prawdziwymi
słowami. Dlatego że tylko prawda
czyni nas wolnymi, tylko ona może
wyzwolić nasze serce (por. J 8, 32),
tylko z nią przychodzi naprawdę
radość. To właśnie oznacza
ewangelizacja: «zawsze chodzi o to,



aby ludzi uczynić szczęśliwymi,
bardzo szczęśliwymi», ponieważ
«Prawdy nie da się oddzielić od
autentycznej radości» [11].

Tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Benedykt XVI-J. Ratzinger, Bóg i
świat, tłum. Grzegorz Sowiński,
Wydawnictwo Znak, Kraków 2005,
Rozdział II. O Jezusie Chrystusie.

[2] Św. Josemaría, Droga, 34.

[3] Św. Josemaría, Droga Krzyżowa,
7.4.

[4] Św. Josemaría, Listy, VI.1973, 12.

[5] Droga, 54.

[6] Kuźnia, 103.

[7] Św. Josemaría, Bruzda, 46.

[8] Por. Droga, 396 i 397.



[9] Franciszek, Adhortacja Apostolska
Evangelii gaudium, 45.

[10] Kuźnia, 578.

[11] Bruzda, 185.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-
bozy-14-prawdziwe-slowa-ktore-daja-

swiatlo/ (01-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-14-prawdziwe-slowa-ktore-daja-swiatlo/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-14-prawdziwe-slowa-ktore-daja-swiatlo/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-14-prawdziwe-slowa-ktore-daja-swiatlo/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-14-prawdziwe-slowa-ktore-daja-swiatlo/

	Bardzo ludzcy i bardzo Boży (14): Prawdziwe słowa, które dają światło

