opusdei.org

Bardzo ludzcy i
bardzo Bozy (14):
Prawdziwe slowa,
ktore daja swiatlo

Jezus i pierwsi uczniowie
wyrazali wielkg mitos¢é do
prawdy; okazywali pewnos¢
0s0b, ktore przekazuja nowine
napeiniajaca zycie radoscia.

12-07-2022

«Oto prawdziwy Izraelita, w ktérym
nie ma podstepu» (J 1, 47). Pochwale,
ktora Jezus wypowiedzial na temat
Natanaela, wszyscy, ktorzy Go



stuchali, mogli odnie$¢ réwniez do
Niego samego. Nauczyciel
wypowiadat tylko prawdziwe stowa i
zyt z nimi w glebokiej zgodzie. W
stowach Jezusa objawia sie zawsze
gorgce pragnienie przekazywania
nam tego, co ma najlepszego. Owo
umilowanie prawdy sprawia zas, ze
to, co mOwi, jest zawsze przejrzyste,
nastawione na przekazanie nam Jego
prawdy i Jego milosierdzia. Dlatego,
tak samo wowczas jak i obecnie, Jego
zycie i Jego Swiadectwo ol$Sniewaja,
chociaz niekiedy rowniez ptosza lub
burza rownowage.

Bez strachu przed prawdq

To usposobienie Nauczyciela widac
wyraznie w rozdziale szostym
Ewangelii wedlug sw. Jana. Wkrotce
po pozostawieniu thumu
zaskoczonego rozmnozeniem kilku
chlebow i ryb, ktore wszyscy jedza az
do nasycenia, widzimy, ze Jezus jest
zdecydowany objawic istotna



prawde. Jezus dobrze wie, ze owe
ttumy, ktore podazaly za Nim az do
tego miejsca, bedzie kosztowato
wiele trudu zrozumienie tej prawdy.
Nie bedzie jednak szczedzi¢ ani
jednego stowa ani nie bedzie
tagodzic przestania, zeby uczynic je
bardziej akceptowalnym: «Kto
spozywa moje Cialo i pije mojg Krew,
ma zycie wieczne» (J 6, 54). Niemal
wszyscy odchodzg od Niego, wlasnie
dlatego ze Jego stowa powodujg w
nich konsternacje: «Trudna jest ta
mowa. Ktoz jej moze stuchac?» (] 6,
60).

Mozna by powiedzie¢, uzywajac
jezyka mediow spolecznosciowych,
ze w tej chwili Jego nadmierna
Smialos¢ spowodowala utrate pieciu
tysiecy fanow. Dla Nauczyciela
jednak ta porazka jest tylko
chwilowa i pozorna — ani Go nie
zatrzymuje, ani nie warunkuje... Do
tego stopnia, ze odkrywajac
zniechecenie i rozczarowanie na



obliczach Dwunastu, pyta rowniez
ich: «Czyz i wy chcecie odejsc¢?» (] 6,
67). Paradoksalnie, aby pozostac z
nami, Jezus woli zaplaci¢ cene
samotnosci. Nie jest gotow dla
zapewnienia przejSciowego sukcesu,
przestac nas karmic i mitowac
chlebem eucharystycznym poprzez
wieki. Dla Jezusa, tak samo jak dla
Jego Kosciota, prawda jest mitoscig
do nas. Wie, ze decydujace jest
objawienie sie w autentyczny sposob,
«by wszyscy ludzie zostali zbawieni i
doszli do poznania prawdy» (1 Tm 2,
4). Prawda natomiast czesto boli.
«Prawda nie jest latwa rzecza.
Prawda stawia wymagania — i
rowniez plonie», mowit kiedys Jozef
Ratzinger. «Chrystusowe przestanie
jest takze wyzwaniem, ktore
dostrzegamy w Jego sporze ze
wspoiczesnymi (...). Kto nie chce
sptonad, kto nie jest gotowy sptonac,
ten nie znajdzie si¢ w Jego poblizu»'.



Jezus mowi to, co ma powiedzie¢, w
taki sposob, w jaki ma to powiedziec,
1 wowczas, kiedy ma to powiedziec.
Kilka dni przed skazaniem na Smier¢
przez tych samych ludzi, ktorzy
shuchaja Go w Swigtyni
Jerozolimskiej, po tym, jak oskarzy}
ich przed ludem o to, ze sa Slepymi
przewodnikami, obludnikami,
podobnymi «do grobéw
pobielanych» (Mt 23, 27, por. Mt 23,
16), beszta ich w ten sposob, rowniez
publicznie: «Weze! Plemie zmijowe,
jak wy mozecie ujs¢ potepienia w
piekle?» (Mt 23, 33). Sa to stowa,
ktore moga robic¢ na nas wrazenie.
Jezus nie mowi tak twardo do tych,
ktorzy tkwig w bledzie, ani do
grzesznikow... ale raczej do tych,
ktorzy, uwazajac sie za
sprawiedliwych, przeszkadzaja
innym w zblizeniu sie do Boga (Mt
23, 13). Doskonale wie, Ze Jego stowa
rozniecaja nieche¢ tych, ktorzy juz
mysla o tym, zeby zada¢ Mu Smierc.
To nie ma jednak dla Niego



znaczenia. Nie powstrzymuje Go
nawet strach, ze Jego uczniowie
stana sie posrednimi ofiarami Jego
plomiennego wystgpienia... Dlatego
ze umilowanie prawdy i mitos$¢ do
ludzi jest ponad zyciem ziemskim.
Swiety Josemaria wyraza w skrécie
bardzo dobrze te postawe Jezusa:
«nie boj sie prawdy, cho¢by ta
prawda miala przyniesc¢ ci
Smierc»pz1. Tymi oschiymi i
surowymi stowami, skierowanymi
do faryzeuszy, Jezus broni przed
bledem i klamstwem niewielkiego
stada, ktore w miare uptywu lat —
On juz to wie — poniesie rowniez
meczenstwo za mito$¢ do Boga i za
obrone tej samej prawdy. Dlatego ze
prawda jest pierwszym i ostatnim
pelnym mitosci stowem
chrzescijanskich meczennikow.

Jest wiele opisOw z zycia Pana, w
ktorych przewaza to umitowanie
prawdy. Jak sam stwierdza podczas
procesu sadowego przed Pilatem, «Ja



sie na to narodzilem i na to
przyszediem na Swiat, aby dac
Swiadectwo prawdzie» (por. J 18, 37).
My, chrzescijanie, rowniez
zostaliSmy ochrzczeni i
bierzmowani, zeby by¢ Swiadkami
Tego, ktory jest «droga 1 prawda, i
zyciem» (J 14, 6) wobec prob
podporzadkowania rzeczywistosci
kalkulacjom, interesom lub
ideologiom. Swiadkami — to wla$nie
oznacza stowo meczennik (martyr).
Chocby Bdg nie powolywat
wszystkich chrzescijan do przelania
wlasnej krwi za wiare, owszem,
oczekuje, ze bedziemy gotowi
stopniowo porzucac zycie dla tej
samej wiary, ze bedziemy gotowi by¢
«niewidowiskowymi
meczennikami», jak kto$, «kto latami
stuzy Kosciolowi i duszom nie
szukajgc niczego innego, starzeje sie
usmiechajac i nie zauwazony
przechodzi przez zycie...»™. Dlatego
Ze ostatecznie «doczesna egzystencja
— zarowno poszczegolnych osdb, jak



rowniez spoteczenstwa — jest
wilasnie istotna tylko jako etap na
drodze ku wiecznosci. Dlatego zycie
ziemskie ma tylko wzgledne
znaczenie i nie jest dobrem
absolutnym. Bezwzglednie istotne
jest to, zebys byl szczesliwy, zebys sie
zbawib™,

Nie mozemy nie mowic tego, cosmy
widzieli

Jakze piekne odbicie odwaznej
postawy Jezusa Chrystusa ogladamy
u Jego pierwszych uczniow! Po ogniu
Piecdziesiatnicy zdumiewa stuchanie
przepowiadania Apostolow, ktorzy
mowig juz bez strachu. Tak nauczyli
sie od Nauczyciela. W ksiedze
Dziejow Apostolskich widzimy Piotra
i Jana, ktérzy staja uwiezieni przed
Sanhedrynem, zZeby publicznie glosi¢
prawde o zmartwychwstaniu
naszego Pana i zeby udzielac
wyjasnien na temat uzdrowienia
chromego. Po nocy w wiezieniu



zostajg poddani przestuchaniu, w
ktorym uczestniczy rowniez 6w
uzdrowiony cztowiek. Starsi i uczeni
w PisSmie pytajg ich: «Czyja moca
albo w czyim imieniu uczyniliScie
to?» (Dz 4, 7). Odpowiedz Piotra nie
dopuszcza watpliwosci. Nie ma juz
ani odrobiny tchorzostwa, ktore
spowodowatlo, ze sklamal i wyrzekt
sie Pana podczas nocy ciemnej Pasji:
«To niech bedzie wiadomo wam
wszystkim i calemu ludowi Izraela,
ze w imie Jezusa Chrystusa
Nazarejczyka — ktorego wy
ukrzyzowaliscie, a ktérego Bog
wskrzesit z martwych — ze dzieki
Niemu ten czlowiek stangt przed
wami zdrowy» (Dz 4, 10). Wolnos¢, z
jaka mowia Piotr i Jan, wprawia ich
w ostupienie. Nie wiedzg, co robi¢, z
wyjatkiem tego, ze nakazuja im, zeby
wiecej nie nauczali ani nie robili
niczego w Imie Jezusa. Odpowiedz
Piotra i Jana ukazuje jasno
arbitralnos$c tego, czego zadaja ich
sedziowie: «Rozsadzcie, czy stuszne



jest w oczach Bozych bardziej
stucha¢ was niz Boga? Bo my nie
mozemy nie mowic tego, coSmy
widzieli i styszeli» (Dz 4, 19-20).

Te przyklady z zycia Jezusa i
pierwszych uczniow dostarczaja nam
odpowiedniej miary dla naszego
zachowania podczas gloszenia
prawdy Jezusa Chrystusa. Falszywa
roztropnos¢ mogtaby doprowadzié¢
nas do fabrykowania uprzejmych
wystapien albo milczenia, kiedy
powinnismy mowic. Oczywiscie,
ewangelizacja nie oznacza
wchodzenia zawsze w konflikt, ale
nie moze rowniez polegac na ciggltym
unikaniu konfliktu poprzez
zawieranie kompromisow z prawda.
W tym sensie $w. Josemaria pisat:
«Dostosowac sie? — To zdanie —
»trzeba sie dostosowac!” —
znajdziesz tylko na ustach tych,
ktorym brakuje woli walki —
wygodnisiow, spryciarzy lub tchérzy
— poniewaz oni z gory czujq sie



pokonani»®. Réwnoczesnie bytoby
rowniez nazbyt wygodne mysle¢, ze
wiare mozna przekazywac, nie
biorac pod uwage rzetelnosci naszej
wypowiedzi albo nie zwracajac
uwagi na problemy, pragnienia i
wrazliwos$¢ danej chwili, danej
osoby.

W kazdym razie, kiedy chrzescijanin
chce zy¢ zgodnie ze swoja
tozsamoscig, czasami bedzie musiat
przezwyciezyc strach przed
osmieszeniem, przed tym, co
«powiedzg inni». Dzisiaj by¢ moze
rzadziej uczniowie Jezusa koncza
miedzy lwami albo w celi, jak
przydarzylo sie Piotrowi i Janowi
oraz tak wielu Swietym, ktérzy
poprzedzili nas w gorliwos$ci o wiare
i w dawaniu swiadectwa wiary. Moze
sie natomiast zdarzyc¢, ze nasz
publiczny wizerunek zostanie
nadwerezony albo nawet, ze
bedziemy przesladowani z powodu
naszej obrony ludzkiej godnosci i



wolnosci sumien, ktore leza u
podstaw praktykowania wiary,
szacunku dla zycia i tak wielu innych
niezbywalnych elementéw
rzeczywistosci.

Zycie chrzescijan, pisze $w.
Josemaria, nie jest czyms$
«skierowanym ,przeciw”
czemukolwiek». Jest to «afirmacja,
optymizm, mtodos¢, radosc i
pokadj»®. Wiasnie dlatego jednak
powinni$my mie¢ «odwage zy¢ w
zgodzie z nasza Swieta wiarg —
nieustannie i publicznie»". Nie
mozemy pozwoli¢, zeby tracily sile w
naszym zyciu mito$¢ do Boga i do
prawdy, poniewaz bez tej mitosci i
bez tej prawdy nie mielibySmy juz
nic do gloszenia Swiatu. Obok tego
istotne jest poszukiwanie sposobu
czynienia najwiekszego mozliwego
dobra w kazdej sytuacji, przy czym
nalezy miec¢ na uwadze, ze
przekazywanie prawdy nie zalezy
tylko od tego, czy bedziemy mowic,



ale réwniez od tego, zeby ci, ktorzy
nas shuchaja, rozumieli nas. ROwniez
Jezus niekiedy wolal milczec (por. £k
4, 28-30; Mt 26, 63) i jezeli czesto
mowit bez ogrdodek, zawsze
poszukiwatl sposobu, zZeby by¢
rozumianym przez jednych i
drugich. W zwiazku z tym moze sie
zdarzyc, ze niekiedy podkreslanie
pewnej idei moze przyniesc
przeciwny skutek. Stosowne bedzie
natomiast poszukiwanie innej okazji
albo przemyslenie naszych racji.
Bedziemy musieli rowniez dokladac
staran (traktujac to jako czesc tej
pracy), zeby zrozumiec racje innych,
ktore czesto beda mogly nas
oswiecic, co pozwoli nam lepiej
zrozumiec¢ naszg wiare i braki
naszego dyskursu.

W swoim pierwszym licie, ktory
moglibySmy nazwac pierwsza
encyklikg w historii, $w. Piotr kresli
krotko caly ten program apostolski:
«Pana za$ Chrystusa uznajcie w



sercach waszych za Swietego i
badzcie zawsze gotowi do obrony
wobec kazdego, kto domaga sie od
was uzasadnienia tej nadziei, ktéra w
was jest. A z lagodnoscia i bojaznia
Boza zachowujcie czyste sumienie,
azeby ci, ktérzy oczerniajg wasze
dobre postepowanie w Chrystusie,
doznali zawstydzenia wlasnie przez
to, co wam 0szczerczo zarzucaja» (1
P 3, 15-16).

Na areopagach naszego wieku

Wyzwanie ewangelizacji wymaga nie
tylko odwagi, ale rowniez
intelektualnego 1 teologicznego
przygotowania — ktore kazdy moze
uzyska¢ — daru jezykow i empatii z
kultura wspoiczesng, ktora jest nasza
kultura. Widok samego Sw. Pawla w
Atenach moze pomdc nam
zrozumied, jak wystepowac na
areopagach naszego wieku (por. Dz
17, 16nn). Najpierw widzieliSmy
Pawla, ktdry spalal si¢ w swoim



wnetrzu, obserwujac miasto
oddajace sie balwochwalstwu.
Niemniej jednak, ten zar nie sprawia,
Ze przemawia z goryczg albo
niezgodnie z dobrymi obyczajami®.
Bada teren i stucha: najpierw swoich
zydowskich braci w synagodze, a
potem, na ulicy, epikurejskich i
stoickich filozoféw, z ktorymi
nawigzuje rozmowe i wyraza swoje
idee na temat Boga i na temat zycia.
Poza ogladaniem z
zainteresowaniem architektury
miasta Sw. Pawel udowadnia dobra
znajomosc¢ greckiej literatury. To
pozwala mu dostosowac przestanie
do owej publicznosci, ktora okazata
zaciekawienie jego stowami. Swiety
Pawel dostosowuje swoje
przepowiadanie do tej publicznosci,
ktora sama w sobie jest trudna, ale
ani nie niszczy, ani nie rozciencza
Ewangelii. Przemodwienie, jakie
wyglasza na Areopagu, pozostaje
jako wzorzec, ktory warto od czasu
do czasu odczytywac na nowo.



W pierwszej chwili $w. Pawel chwali
piekno oltarza zbudowanego dla
nieznanego Boga — oltarz ten odkryl,
spacerujac po miescie. To kulturowe
odniesienie zbliza go do jego
rozmowcow i pozwala mu mowic o
tym tajemniczym Bogu, ktérego on,
jak moéwi, zna. Przy pomocy réznych
literackich odniesien do greckich
poetdw Sw. Pawel z empatig kieruje
wystgpienie ku prawdzie, jaka chce
przekaza¢ — ze wszyscy jesteSmy
stworzeniami tego nieznanego Boga,
dlatego ze On jest Stworca i Panem
wszystkich rzeczy. Oprocz tego
tlumaczy im, jak ten Bog stal sie
obecny posrod nas, nie poprzez
balwany zbudowane reka czlowieka,
tylko dokonujac wcielenia i
dokonujac powstania z martwych na
dowdd swojej Boskosci...

Swietemu Pawlowi udaje sie ukazac
z calym blaskiem autentycznosc
kerygmatu — serca wiary — wobec
uczonego i poganskiego ludu. To



prawda, ze, jak przydarzylo sie Panu
w wystapieniu o Chlebie zycia,
wiekszo$¢ publicznosci kulturalnie
rezygnuje: «Postuchamy cie o tym
innym razem» (Dz 17,32). Nie
wszystkie uszy sa gotowe na to, zeby
od razu przyjac stowo Boze. Niemniej
jednak, niektérzy zostaja. Opowiesc
dodaje, Ze tego dnia przyjeli wiare
Dionizy Areopagita, pewna kobieta
imieniem Damaris i inni. Odwaga,
intelektualne przygotowanie i
umiejetnosc postepowania z ludzmi
Pawla, jak rowniez tak wielu innych
chrzescijan, to drewno, ktore
pozwala Duchowi Swietemu rozpalié
ogien Jezusa Chrystusa w wielu
sercach. W sumie ten okres z zycia
Sw. Pawla uczy wiele, jak postepowac
w kulturze, ktora niekiedy utracita
nawet sam jezyk do nazywania Boga.

Wszystko dla wszystkich

Slowa i zycie chrzescijanina moglyby
niekiedy okazywac sie gorszace, nie



dlatego ze robi cos zlego, tylko przez
kontrast z tym, co jest uwazane za
spotecznie akceptowalne. Z
pewnoscia jego postepowanie moze
obnazac, nawet niechcacy, sposdéb
zycia wielu osob: w relacjach
uczuciowych, w pewnych nawykach
zawodowych, w sposobach
korzystania z rozrywki. Sposob zycia
i nawyKki, ktore nie tylko sa
powszechnie aprobowane, ale
niekiedy zamienily sie w
obowiazujace prawa.

W takim kontekscie jest mozliwe, Ze
jakas$ osoba moze czuc sie osadzona i
wzgardzona w swoim sercu wobec
takiego stwierdzenia jak nastepujace
stwierdzenie Sw. Pawla: «Nie tudzcie
sie! Ani rozpustnicy, ani
balwochwalcy, ani cudzoloznicy, ani
rozwigzli, ani mezczyzni wspoélzyjacy
ze sobg, ani zlodzieje, ani chciwi, ani
pijacy, ani oszczercy, ani zdziercy nie
odziedziczg krolestwa Bozego» (1 Kor
6, 9). Te stowa mogly gorszyc¢



niektorych z Koryntian, ktorzy je
ustyszeli, i z pewnoscig nadal sg tak
odbierane dzisiaj. My, chrzescijanie,
zyjemy afirmacjg, i sposoby
mowienia moga sie zmienia¢ w
zaleznosci od chwili albo od
rozmowcy. Nie mozemy jednak
postepowac jak owi nauczyciele,
ktorzy mowig to, co kazdy chcialby
ustyszec (2 Tm 4, 4). Juz prorok
Izajasz pisal: «Biada tym, ktorzy zlo
nazywaja dobrem, a dobro zlem,
ktorzy uznaja ciemnosci za Swiatlo, a
Swiatlo za ciemnosci, ktorzy uznaja
gorycz za stodycz, a stodycz za
gorycz!» (Iz 5, 20).

Rownoczesnie nasze Swiadectwo
prawdy nie moze zostac¢ ograniczone
do oskarzania zla. Ewangelia jest
przede wszystkim gloszeniem
bezwarunkowej mitosci Boga do
kazdego. Same stowa Sw. Pawla nie
ograniczaja sie do potepiajacego
wyliczania wad i grzechow. Po tych
mocnych zdaniach dodaje: «A takimi



byli niektorzy z was. Lecz zostaliscie
obmyci, uswieceni i
usprawiedliwieni w imie Pana
naszego, Jezusa Chrystusa i przez
Ducha Boga naszego» (1 Kor 6, 11).

By¢ moze dzisiaj bardziej niz
kiedykolwiek postrzegamy, jak
«zaangazowanie misyjne ma miejsce
posrod ograniczen jezyka i
okolicznosci. Stara sie ono zawsze
przekazywac lepiej prawde
Ewangelii w okreslonym kontekscie,
nie rezygnujac z prawdy, dobra i
Swiatla, jakie moze wnies¢, gdy nie
jest mozliwa doskonatos¢. Misyjne
serce jest Swiadome tych ograniczen
i staje sie ,stabe dla stabych, [...]
wszystkim dla wszystkich” (por. 1
Kor 9, 22)»™. Ten, kto zyje gleboka
przyjaznia z Bogiem i z bliznimi,
moze dac sie zdoby¢ prawdzie i
wyrazac ja swobodnie i z
delikatnos$cig, towarzyszac innym w
powolnym wspinaniu sie po rowni
pochylej. To prawda, «Swiety jest



»shiewygodny” dla zycia tylu ludzi.
Lecz to nie oznacza, ze ma by¢ nie do
zniesienia. — Jego gorliwos$c¢ nigdy
nie powinna by¢ gorzka; jego
upominanie nigdy nie powinno
rani¢; jego przykiad nie powinien byc¢
aroganckim, moralnym policzkiem
dla blizniego»"’.

Tak samo dzisiaj, jak i wczoraj, zeby
dostapi¢ milosierdzia Boga, trzeba
uderzyc sie w piers i uznac sie za
grzesznika, co wymaga niekiedy
powolnej i cierpliwej wedrowki,
najpierw we wnetrzu kazdego z
nas... Jakze jest wazne, zebySmy
WSZyscy na przestrzeni zycia mogli
miec u boku przyjaciol, ktorzy,
rozumiejac nas, rownoczesnie
oswiecajg nas prawdziwymi
stowami. Dlatego ze tylko prawda
czyni nas wolnymi, tylko ona moze
wyzwoli¢ nasze serce (por. J 8, 32),
tylko z nig przychodzi naprawde
rados¢. To wiasnie oznacza
ewangelizacja: «zawsze chodzi o to,



aby ludzi uczynic szczesliwymi,
bardzo szczesliwymi», poniewaz
«Prawdy nie da sie oddzielic¢ od
autentycznej radosci» ™.

Thum. Bronistaw Jakubowski

" Benedykt XVI-J. Ratzinger, Bog i
Swiat, thum. Grzegorz Sowinski,
Wydawnictwo Znak, Krakow 2005,
Rozdzial II. O Jezusie Chrystusie.

 Sw. Josemaria, Droga, 34.

B! Sw. Josemaria, Droga Krzyzowa,
7.4.

“I Sw. Josemaria, Listy, VI1.1973, 12.
® Droga, 54.

® Kuznia, 103.

' Sw. Josemaria, Bruzda, 46.

1 por. Droga, 396 i 397.



® Franciszek, Adhortacja Apostolska
Evangelii gaudium, 45.

(101 Kuznia, 578.

M Bruzda, 185.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-
bozy-14-prawdziwe-slowa-ktore-daja-
swiatlo/ (14-12-2025)


https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-14-prawdziwe-slowa-ktore-daja-swiatlo/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-14-prawdziwe-slowa-ktore-daja-swiatlo/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-14-prawdziwe-slowa-ktore-daja-swiatlo/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-14-prawdziwe-slowa-ktore-daja-swiatlo/

	Bardzo ludzcy i bardzo Boży (14): Prawdziwe słowa, które dają światło

