
opusdei.org

Bardzo ludzcy i
bardzo Boży (13):
Całym sercem

Cnota czystości jest związana z
naszą zdolnością dostrzegania
treści ludzkiego serca, dążenia
do tej treści i cieszenia się nią.
Cnota ta pozwala nam
odkrywać Boga we wszystkim.

19-04-2022

«Błogosławieni czystego serca,
albowiem oni Boga oglądać
będą» (Mt 5, 8). Oglądać Boga: bez
filtrów, bez pośpiechu, bez



ograniczeń… Któż mógłby marzyć o
osiągnięciu czegoś takiego własnymi
siłami? Kontemplować u źródła
piękno, dobroć, wielkość, których
nieustannie wszędzie szukamy.
Kontemplować, co nie oznacza
obserwować z zewnątrz, tylko od
środka, wiedząc, że zalewa nas cała
ta rzeczywistość pełna światła, przez
ów ogrom «Miłości, która nasyca nie
powodując przesytu»[1] nasze
najgłębsze pragnienia — te, które na
tym świecie napotykają jedynie
bardzo niepełną odpowiedź, chociaż
tak często stworzenia już wydają się
nam najpiękniejsze, najlepsze i
najwspanialsze, jak można sobie
wyobrazić.

Oczywiście, mówiąc o czystości serca,
Pan nie odnosi się tylko do cnoty
czystości. Gdyby istniała osoba
zachowująca w wielkim stopniu
cnotę czystości, ale równocześnie
osoba ta byłaby niesprawiedliwa,
nieszczera, nielojalna, leniwa lub



egoistyczna, nie powiedzielibyśmy,
że jej serce jest czyste. Kiedy król
Dawid błaga: «Stwórz, o Boże, we
mnie serce czyste» (Ps 51[50], 12),
prosi o serce, które w harmonijny
sposób połączy wszystkie cnoty. Prosi
o serce tętniące tym, co wartościowe,
a nie tym, co nieistotne, o serce, które
będzie w stanie postawić swoje życie
w walce o coś większego niż ono
samo, które nie da się opanować
ulotnym i powierzchownym
sprawom. Kiedy wzrastamy w
różnych cnotach, nasze spojrzenie
(nasze pragnienia, zainteresowania,
dążenia) oczyszcza się i uzdalnia nas
do dostrzegania autentycznej
wartości spraw. Stopniowo uczymy
się oglądać, kontemplować, cieszyć
się czymś.

Zakłopotanie

Bóg stworzył nas do takiej
kontemplacji, która obejmuje
wszystkie dążenia serca. Bóg chce



nas obdarzyć tą łaską. Jest to jednak
łaska, o którą trzeba walczyć.
Musimy zjednać sobie nasze serce,
żeby stało się zdolne przyjąć ów
podarunek. Istnieje bowiem ryzyko,
że nawet nie otworzymy tego
podarunku i pozostanie zapomniany
w jakimś kącie. Zgodnie ze słowami
św. Josemaríi czystość «jest to walka,
a nie rezygnacja; odpowiadamy
radosną afirmacją, wolnym i
radosnym oddaniem się. Twoje
postępowanie nie powinno
ograniczać się do unikania upadków,
okazji. Nie powinno sprowadzać się
do zimnej i wyrachowanej negacji.
Czy jesteś rzeczywiście przekonany,
że czystość stanowi cnotę i jako taka
musi wzrastać i doskonalić się?»[2].
Czystość to radosna afirmacja, która
zawsze może wzrastać. Są to dwie
idee być może znane, ale mimo że
znane, są one niedostatecznie
pojmowane, do tego stopnia, że mogą
wywoływać pewne zakłopotanie.



Idea czystości jako afirmacji
kontrastuje z wyobrażeniem kogoś,
kto kładzie nadmierny nacisk na nie,
jak gdyby cnota polegała właśnie na
nierobieniu, niemyśleniu,
niepatrzeniu, niechceniu. Czystość
natomiast to tak dla miłości,
ponieważ to miłość czyni tę cnotę
potrzebną i nadaje jej sens.
Naturalnie trzeba mówić nie
pewnym czynom lub postawom
przeciwnym tej cnocie, które każda
rozsądna osoba pojmuje właśnie jako
zaprzeczenie miłości, która sama z
siebie jest całkowita, wyłączna i
ostateczna. Jednakże, mimo że
niekiedy konieczne jest powiedzenie 
nie, czystość to wybitnie pozytywna
rzeczywistość.

Weźmy osobę z dobrą znajomością
wiary i życia chrześcijańskiego,
szczerze zdecydowaną wprowadzać
wiarę w życie. Osobę, która być może
nawet przekazała innym tę
pozytywną wizję świętej czystości,



ponieważ pojmuje ten sposób
rozumowania i podziela go. Możliwe,
że jej praktyczne doświadczanie tej
cnoty nie odpowiada idei czegoś
pozytywnego, co zawsze może
wzrastać. Z jednej strony, dlatego że
nie potrzebuje stale ćwiczyć się w
cnocie czystości. Istnieją inne
zainteresowania, które normalnie są
na pierwszym planie i które spychają
czystość na czwarte czy piąte
miejsce, jeśli chodzi o problemy,
dzięki czemu zazwyczaj czystość nie
wydaje się być dla takiej osoby ani
afirmacją, ani negacją. Z drugiej
strony, dlatego że kiedy w pewnych
okresach musi intensywniej walczyć
o jej przeżywanie, odczuwa ją
właśnie jako negację a nie jako
afirmację.

Do tego dochodzi inne źródło
zakłopotania. Zważywszy, że czystość
to cnota, jest ona wezwana do tego,
żeby «wzrastać i doskonalić się»[3].
Ponownie ten dobry chrześcijanin



mógłby sobie powiedzieć: normalnie
udaje mi się unikać czynów, myśli,
spojrzeń przeciwnych czystości. Czy
to nie o to chodzi?, Czy nie mogę
powiedzieć, że posiadam tę cnotę? Co
jeszcze powinienem zrobić? W jakim
kierunku powinna we mnie wzrastać
i doskonalić się czystość?

W rzeczywistości, u podstaw tego
zakłopotania znajduje się
wyobrażenie, dość
rozpowszechnione, ale bardzo
zawężające, że cnota jest zasadniczo
dodatkiem siły w woli, która
uzdalnia nas do poszanowania
pewnych norm moralnych, nawet
kiedy sprzeciwiają się one naszej
skłonności. Gdyby ta wizja była
prawidłowa, cnota polegałaby na
ignorowaniu afektywności,
systematycznym przeciwstawianiu
się temu, co odczuwamy zawsze,
kiedy wymaga tego poszanowanie
wspomnianych norm. Naturalnie,
jest tutaj część prawdy, ponieważ w



formowaniu cnoty często trzeba
działać przeciwko skłonności uczuć.
Niemniej jednak, jest bardzo istotne,
żeby nie zapominać, że nie jest to cel.
Chodzi tylko o krok, który, jeżeli nie
pójdą za nim inne, uformuje tylko
zdolność ograniczania siebie,
mówienia nie. Kto myśli w ten
sposób o cnotach, choćby mógł
powiedzieć, że czystość jest radosną
afirmacją, w rzeczywistości nie
zrozumiał tego do końca, ponieważ
nie udaje mu się dostrzec, co to
oznacza w praktyce.

Integracja

Cnota jest w większym stopniu
formacją samej skłonności niż
zdolnością do sprzeciwiania się tej
skłonności. Cnota polega właśnie na
radowaniu się, na cieszeniu się
dobrem, dlatego że wzrosła w nas
afektywna wrodzona skłonność, to
znaczy, rodzaj współdziałania z
dobrem. To właśnie nazywamy



porządkowaniem naturalnej
skłonności do przyjemności. Gdyby
przyjemność była zła,
porządkowanie oznaczałoby jej
unicestwienie. Przyjemność jednak
jest dobra, a nasza natura do niej
dąży. Niemniej jednak, fakt, że w
zasadzie jest dobra, nie oznacza, że
jest dobra we wszystkich
przypadkach. Przedmiot skłonności
może nie być dobry dla jakiejś osoby
w konkretnym przypadku. Dlatego
jest dla nas istotne, żeby
uporządkować naszą skłonność do
przyjemności. Jeżeli nam się to uda,
zamienimy ją w jednego z naszych
najlepszych sojuszników w czynieniu
dobra. Jeżeli nie, będzie wielkim
nieprzyjacielem, który może nas
zniszczyć, analogicznie do wody,
która usuwa pragnienie, nawadnia
ciało i przyczynia się do wzrostu
roślin... ale może również zamienić
się w tsunami, powódź i powodować
zniszczenia.



Na czym polega porządkowanie tej
skłonności? Oczywiście, nie na tym,
aby spowodować zanik przyciągania
przez przyjemność, co swoją drogą
jest niemożliwe. Również nie na tym,
żeby tę skłonność ignorować albo żyć
tak, jakby nie istniała. Nawet nie na
tym, żeby ją tłumić. Uporządkowanie
skłonności do przyjemności oznacza
jej integrację z dobrem osoby
ludzkiej[4]. Oznacza nadanie jedności
naszym pragnieniom w taki sposób,
że stopniowo staną się zgodne z
naszą tożsamością i wzmocnią ją.
Nieczyste serce to serce podzielone,
serce, które nie posiada żadnego
celu. Czyste serce natomiast to serce
zjednoczone, mające określony
kierunek w życiu.

Jak można to osiągnąć? Ludzkie
skłonności to sposoby postrzegania
dobra. Każda z nich przedstawia
nam jako właściwe to, co ją
zaspokaja. Mówimy, że mamy
skłonność do przyjemności,



ponieważ wobec czegoś, co może ją
wywołać, doświadczamy
przyciągania — jawi się to naszym
oczom jako coś stosownego. Niemniej
jednak, to co jest dobre dla
skłonności, może nie być dobre dla
osoby ludzkiej. Ciastko może mnie
przyciągać, ponieważ jedzenie
ciastka jest przyjemne, ale być może
nie służy mojemu zdrowiu (na
przykład, dlatego że jestem
diabetykiem), mojej formie fizycznej
(próbuję schudnąć) albo mojej relacji
z innymi (należy do kogoś innego).
Każda skłonność ma swój własny
punkt widzenia, ocenia
rzeczywistość ze swojej własnej
perspektywy i nie może tego robić z
innej perspektywy. Rozum to jedyna
władza, która może przyjąć i
połączyć wszystkie punkty
widzenia[5], określając dobro osoby
ludzkiej a nie tylko dobro pewnej
konkretnej skłonności albo jakiegoś
szczególnego aspektu życia. Rozum
słucha tego, co ma do powiedzenia



każda skłonność, ocenia wszystkie te
głosy razem i osądza, czy działanie
jest dobre dla człowieka.

Rozum nie jest chłodny. Jest pełen
namiętności, jest uwarunkowany
skłonnościami lub namiętnościami.
Jeżeli jakaś skłonność przemawia o
wiele silniej niż inne, może go
zmylić. Stąd ważne jest, żeby
skłonności były dobrze uformowane
(dobrze utemperowane). Wówczas,
zamiast być dla osądu rozumu
przeszkodą, będą dla niego
wsparciem. Oczywiście, ta integracja
wokół rozumu wymaga, żeby
kierunek skłonności był rozumiany i
szanowany i żeby działać w taki
sposób, żeby ten szacunek przenikał
do naszej afektywności. Na przykład
nieumiarkowanie w jedzeniu i piciu
ukazuje, że nie został zrozumiany —
przynajmniej praktycznie, tak, żeby
wpływać na zachowanie — sens
konieczności jedzenia. Oznacza to, że
nie przyswojono sobie jeszcze do



głębi sposobu, w jaki przyjemność
jedzenia przyczynia się do
całkowitego dobra osoby ludzkiej.
Coś podobnego można powiedzieć o
czystości i o każdej innej cnocie.

Świat wewnętrzny

Posłuchajmy rady św. Josemaríi w
króciutkim punkcie Drogi: «Po cóż
tyle patrzeć, skoro „swój świat”
nosisz we własnym wnętrzu?»[6]. To
prawda. Jeżeli ktoś nosi świat w
sobie — świat uczyniony z rzeczy
wielkich, Bożych i ludzkich —
spojrzenie, działanie, myśl przeciwko
czystości mogą mieć pewną siłę
przyciągania, ale będą o wiele
łatwiejsze do zwalczenia, dlatego że
będą postrzegane jako groźba dla
harmonii własnego świata
wewnętrznego.

Moglibyśmy nawet powiedzieć, że
czystość odnosi się do płciowości
tylko wtórnie. Zasadniczo cnota ta



wiąże się z otwarciem naszego
świata wewnętrznego — naszego
serca — na wielkie sprawy, ze
zdolnością pojmowania tego, co jest
w stanie napełnić ludzkie serce,
dążenia do tego i cieszenia się tym.
Dlatego, mówił również św.
Josemaría: «Nigdy jednak nie lubiłem
mówić o nieczystości. Wolę raczej
mówić o owocach, które przynosi
wstrzemięźliwość. (...), bo życie w
duchu wyrzeczenia wyzwala z wielu
niewoli i czyni zdolnym do
zakosztowania, w głębi serca, pełni
miłości Bożej (...); znowu jesteśmy
zdolni myśleć o drugich, dzielić się z
drugimi, poświęcać się wielkim
sprawom»[7].

Osoba czysta jest w stanie połączyć
uczuciowo to wszystko, co piękne, co
szlachetne, co autentycznie zabawne,
i cieszyć się tym. Jej spojrzenie nie
jest zaborcze, tylko wdzięczne.
Pozwala drugiej osobie na istnienie.
Nie pozwala, żeby relacja, która łączy



ją z każdą rzeczą i z każdą osobą,
została splamiona, żeby uległa
depersonalizacji. Ten, kto nie jest
czysty, ma niskie spojrzenie.
Spojrzenie, które nie jest w stanie
przyjmować, tylko domagać się
czegoś od innych. W rzeczywistości
nie jest w stanie cieszyć się małymi
rzeczami w życiu i w relacjach
osobistych. Nie jest w stanie
naprawdę być z innymi. Delikatne
sprawy, które inni doceniają, takiej
osobie wydają się mdłe. Nic jej nie
mówią, ponieważ potrzebuje silnych
emocji, żeby reagować i doświadczać
czegoś pozytywnego i przyjemnego.

Należy to rozumieć w ten sposób, że
ten, kto żyje czystością jako radosną
afirmacją, nie potrzebuje na ogół
nadzwyczajnego wysiłku woli, żeby
powstrzymać nieuporządkowany
impuls seksualny. Jego świat
wewnętrzny, utkany z cennej
rzeczywistości i prawdziwych relacji,
silnie kontrastuje z takim impulsem i



taka osoba go odrzuca. Żyjąc zaś w
ten sposób, czuje się wspaniale
wolna, dlatego że robi to, co lubi.
Natomiast rozpustnik,
niepowściągliwy, a nawet zwyczajnie
powściągliwy, gdyby udało im się
powściągnąć taki impuls, będą się
czuli przytłumieni — jak gdyby
czegoś im brakowało.

Dla św. Tomasza z Akwinu
rozpustnik, niepowściągliwy,
powściągliwy i czysty to cztery różne
sytuacje[8]. Czysty i rozpustnik
posiadają odpowiednio cnotę i
występek. Niepowściągliwy, chociaż
nie popadł trwale w występek, nie
żyje w sposób prawy. Powściągliwy
natomiast, jak wskazuje samo słowo,
powściąga się. Nie grzeszy przeciwko
czystości, ale również nie posiada tej
cnoty. Wobec pokusy ogranicza się
do stłumienia impulsu, nie ciesząc
się dobrem. Na przykład, jest to
przypadek kogoś, kto nie chce
patrzeć, ale pragnąłby, żeby nie dało



się uniknąć patrzenia. Po prostu
przeskakuje przeszkody, których
pragnąłby nie musieć przeskakiwać, i
robiąc to, nie zamierza formować
swojego wnętrza, żeby wypełnić je
dobrem. Ta sytuacja może stanowić
krok naprzód dla kogoś, kto
przychodzi z daleka, ale ta osoba
będzie jeszcze musiała pokonać
długą drogę, żeby uformować cnotę.
Ten, kto nie oddala się zdecydowanie
od granicy, choćby udawało mu się
nie grzeszyć, nigdy nie przestanie
być powściągliwym, nie uda mu się
cieszyć cnotą i postrzegać ją jako
radosną afirmację.

We wszystkim Boga oglądać
będą

«Błogosławieni czystego serca,
albowiem oni Boga oglądać
będą» (Mt 5, 8). Być może Jezus nie
chce powiedzieć, że nieczystego
serca będą mieli zakaz oglądania
Boga, ale raczej że nie zdołają



zobaczyć niczego tam, gdzie osoby
czystego serca będą dostrzegać
nieopisane piękno, pełne różnych
odcieni, które zaspokoi wszystkie
dążenia ich serca. To faktycznie
dzieje się tutaj nisko: osoby pełne
cnót są w stanie spotykać Boga w
każdym człowieku, w każdej
codziennej życiowej sytuacji, podczas
gdy ci, którzy nie są cnotliwi, nie
odczuwają Jego obecności albo
uważają ją za niewygodną i
nieprzyjemną, ograniczającą ich
wolność.

Cnota rozumiana w ten sposób jako
stwarzanie pięknego wewnętrznego
świata, wrodzonej uczuciowej
skłonności, która każe nam cieszyć
się czynieniem dobra, to odpowiedź
na wspomniane powyżej
zakłopotanie. Istotnie, jeżeli wysiłek,
aby formować świętą czystość, nie
zamierza tylko odmawiać
nieuporządkowanych czynów, ale
również i przede wszystkim



ustanowić świat wewnętrzny pełen
cennej, nadprzyrodzonej i ludzkiej
rzeczywistości, jest całkowicie
zrozumiałe, że ta cnota wzrasta i jest
formowana nie tylko wtedy, gdy
trzeba przezwyciężyć pokusę, ale
również wówczas, kiedy nasza
uwaga kieruje się ku wszystkiemu, co
jest cennego i pięknego w
rzeczywistości, choćby samo z siebie
nie miało to nic wspólnego z
płciowością. Czystość to nie tylko
cnota na chwile walki. Nie służy
tylko do zwalczania pokus, ale jest to
cnota uwagi, cnota tego, ku czemu
zwraca się nasze serce. W ten sposób
jest również zrozumiałe, że owa
wewnętrzna delikatność, owa
otwartość na wielkość nie ma granic
i może zawsze wzrastać.

Środków jest wiele

Jak formować ten świat
wewnętrzny? Oczywiście trzeba
unikać tego, co mogłoby go zakłócić,



starając się, żeby wzrok i wyobraźnia
nie ulegały rozproszeniu ani
zmąceniu, hamując do pewnego
stopnia ciekawość, a także unikając
pogrążania się w bezczynności — tej
biernej postawie kogoś, kto oddaje
wydarzeniom panowanie nad
swoimi decyzjami. Dlatego że
bezcelowa żegluga, kiedy po prostu
dryfuje się z wiatrem, to bardzo
łatwy sposób, żeby się zgubić i
ostatecznie znaleźć w miejscu, do
którego wolelibyśmy nie przybywać.

Należy również wzrastać w męstwie,
ponieważ bez niego bardzo trudno
jest utrzymać kierunek pośród fal.
Stałość w drobnych umartwieniach
w pracy, w relacjach z innymi, w
upodobaniach, dodaje męstwa sercu.
A także szczerość: prostota mówienia
o tym, co dzieje się z nami wewnątrz,
to bardzo skuteczny sposób
dotlenienia naszego serca i
zapobiegania, żeby zostało zatrute



uczuciami, które są dla niego zbyt
małe.

Bardzo istotne są również inne
środki, które kierują spojrzenie
duszy ku temu, co nadprzyrodzone
albo po ludzku cenne: pobożność
eucharystyczna, miłość do Matki
Bożej, modlitwa i regularny
charakter osobistej relacji z Panem.
Przyjaciele i wszystkie szlachetne
ludzkie relacje również odgrywają tę
rolę — podczas gdy izolowanie się
albo zamykanie się w sobie jest
łatwym źródłem zakażeń, szczere
poświęcenie innym utrzymuje serce
w dobrym zdrowiu.

Oprócz tego jest czymś bardzo
stosownym formować wartościowe
zainteresowania kulturalne,
zwłaszcza jeśli chodzi o dobrą
literaturę, dobry film, muzykę i tak
dalej, pozwalające rozwijać
estetyczną wrażliwość i poczucie
piękna. Ten, kto cieszy się tylko



filmami, lekturami, planami albo
wideo o dużej intensywności, kto
przyzwyczaja się do przeżywania
tylko banalnych emocji, będzie
potrzebował znaczącego wysiłku,
żeby nad sobą zapanować, kiedy te
emocje wejdą w sferę seksualną.
Jeżeli zaś mu się to uda, będzie tego
doświadczał w najlepszym wypadku
jako tłumienia, jako negacji. Jest
czymś o wiele piękniejszym i
skuteczniejszym stworzenie czystego,
świetlistego, pełnego afirmacji
klimatu wewnętrznego. Nasze serce
nie zostało stworzone do czegoś
małego. Ma się cieszyć pięknem Boga
już w tym życiu i na całą wieczność.

Tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
208.

[2] Przyjaciele Boga, 182.

[3] Tamże.



[4] Katechizm Kościoła Katolickiego,
2337: «Czystość oznacza osiągniętą
integrację płciowości w osobie, a w
konsekwencji wewnętrzną jedność
człowieka w jego bycie cielesnym i
duchowym».

[5] Por. Św. Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, I-II, q. 17, a. 1, ad 2.

[6] Św. Josemaría, Droga, 184.

[7] Przyjaciele Boga, 84.

[8] Por. Suma teologiczna, II-II, qq.
151-156.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-
bozy-13/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-13/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-13/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-13/

	Bardzo ludzcy i bardzo Boży (13): Całym sercem
	Zakłopotanie
	Integracja
	Świat wewnętrzny
	We wszystkim Boga oglądać będą
	Środków jest wiele


