opusdei.org

Bardzo ludzcy i
bardzo Bozy (12) :
To, co naprawde sie
liczy

Wyzwanie, aby by¢ ubogim w
duchu, zyjac posrod swiata.

09-03-2022

Dochodzi péinoc. Juz kilka godzin
temu halas przeniost sie z ulic do
wnetrza domow. Obecnie panuje
cisza. Stychac powolne kroki mltode;j
nazaretanki, ewidentnie ciezarnej,
ktora posuwa sie naprzod pod ramie
ze swoim malzonkiem. Oboje szukaja



niemal po omacku stajni, ktora
zaoferowano im, Zzeby mogli tam
spedzic¢ noc. Bog niebawem ujrzy, jak
na ziemi rodzi sie Jego Syn. Ten,
ktory wszystko moze, postanowit
przygotowa¢ Mu miejsce prawie pod
golym niebem. «Slowo Boze staje sie
niezdolne do mowienia (...). Kto by
sie tego spodziewal? Boze
Narodzenie oznacza Swietowanie
tego, co sie nigdy nie wydarzylo u
Boga, czy lepiej Boga, ktory nigdy sie
takim nie objawil, obalajacego nasza
logike i nasze oczekiwania (...).
Narodziny Jezusa nie zapewniajg
uspokajajacego ciepta w kominku,
ale Boski dreszcz, ktory wstrzasa
historig»"".

Chociaz z uptywem czasu
wspomnienie betlejemskiej szopki
utrwalilo sie jako goScinne miejsce,
rowniez z materialnego punktu
widzenia, prawdopodobnie, nie bylo
ono tak cieptle, jak to sobie
wyobrazamy. Do czego zmierzal Bog,



dokonujac wyboru, ktory
odtwarzamy z roku na rok w
naszych domach? Owej nocy Jozef i
Maryja dzielili skarb ubdstwa.
Rodzice Jezusa zostali uwolnieni od
wszystkiego, co moglo zaciemnié
prawdziwe bogactwo, jakie mieli
otrzymac. Mogac wybrac
jakiekolwiek miejsce, wszelkie
wygody, Stwdrca wybiera
wyrzeczenie sie wszystkiego, zeby
pokazac nam, co naprawde sie liczy.

Krodlestwo nalezy do ubogich

«Gwarantujemy wszystko z
wyjatkiem dobrego klimatu i
mitosci» — tak glosit plakat przy
wejsciu do firmy ubezpieczeniowej w
miescie, gdzie pogoda bardzo czesto
sie zmienia. Jezeli nie mozemy
zdecydowac, jaka bedzie pogoda, tym
bardziej nie mozemy zagwarantowac
mitosci innych. Nie ma na Swiecie
wystarczajacych pieniedzy, zeby
zmusic kogos do szczerej mitosci. Oto



zatem rzeczywistosc, ktora zapewne
moze nas troche denerwowac,
dlatego ze nie daje nam pewnosci,
jakiej doswiadczamy w innych
dziedzinach. Trzeba jednak zy¢ z tym
«marginesem bledu». Troska o to,
zeby nad wszystkim panowac,
blokuje kazda probe mitowania i
bycia milowanymi; uniemozliwia
szczescie, proste, ale mocne szczescie
tego, kto bezinteresownie daje i
przyjmuje. «Blogostawieni ubodzy w
duchu, albowiem do nich nalezy
kroélestwo niebieskie» (Mt 5, 3) — w
ten sposdb Jezus rozpoczyna Kazanie
na GoOrze. Nauczyciel oferuje
szcze$cie na ziemi i w niebie tym,
ktorzy pokladaja swoje
bezpieczenstwo i bogactwo w Bogu.

Cnota ubdstwa — nie jest ona
tozsama z materialng, finansowa
biedg, do ktorej lagodzenia Koscidl
nas zacheca — stanowi czes¢
umiarkowania. Jest to dyspozycja,
ktora miarkuje, to znaczy, umieszcza



na wilasciwym miejscu nasza relacje
z dobrami stworzonymi przez Boga.
Ubogi sercem posiada rzeczy i
korzysta z nich, ale sam nie poddaje
sie ich panowaniu. Unika opierania
swojego bezpieczenstwa na
gromadzeniu dobr. Umie odkrywacd
w samym sobie te sklonnos¢, jaka
mamy, zeby budowac nasze zycie,
nawet nie do konca swiadomie, jak
gdyby szczescie zalezalo zasadniczo
od tego, co posiadamy... I to pomimo
owego ostrzezenia Jezusa: «Biada
wam, bogaczom, bo odebraliscie juz
pocieche wasza!» (Lk 6, 24).

Po wielu latach poswieconych
stuchaniu najrézniejszych osob sw.
Josemaria méwil: «Kiedy kto$ szuka
swego szczescia jedynie w rzeczach
tego Swiata — a bylem w tym
wzgledzie Swiadkiem prawdziwych
tragedii — przeinacza wilasciwy
uzytek rzeczy i niszczy porzadek tak
madrze ustanowiony przez Stworce.
Wowczas serce pozostaje smutne i



niezaspokojone, podaza drogami
wiecznego niezadowolenia»®.
Ubostwo pozwala nam zdac sobie
sprawe z tego, jak ulotne sa
najrozniejsze «zabezpieczenia»
materialne albo jak powierzchowne
sa pewne chwile pocieszenia, ktore
nie dotykaja glebi duszy. Ubdstwo w
duchu pozwala nam ostatecznie
naprawde korzystac z rzeczywistosci,
dlatego ze lgczy nas z tym, co proste,
z osobami, z Bogiem. Ze wszystkim,
co chce po prostu by¢
kontemplowane i co nasyca w ten
sposob nasze najglebsze pragnienia.

«Czy ubogi w duchu nie oznacza
dokladnie ,czlowieka otwartego na
innych”, to znaczy, na Boga i na
blizniego?», pytal samego siebie Sw.
Jan Pawel II podczas wizyty, ktora
zlozyl w 1980 roku w jednej z
dzielnic nedzy w Rio de Janeiro.
«Czyz nie jest prawda, ze to
blogostawienstwo ,,ubogich w
duchu” zawiera w sobie



rownoczesnie ostrzezenie i
oskarzenie? (...). ,Biada wam” — to
stowo brzmi surowo i niczym grozba,
przede wszystkim w ustach tego
Chrystusa, ktory mial zwyczaj
przemawiac z dobrocig i
lagodnoscig»”'. To prawda, grzech
zaburzyl nasze pragnienie
posiadania w taki sposob, ze tatwo
znieksztalcamy naszg relacje z
dobrami stworzonymi. Zadza
posiadania by¢ moze jest nasilona
przez kulture, w ktdrej wartos¢
finansowa — wyrazona z kolei w
statusie spotecznym albo wizerunku
wobec innych — stala sie niekiedy
ostatecznym zrdédiem wartosci.
Nasza kultura dazy do sprawienia,
zebySmy mysleli, ze pomysInos¢ i
komfort sg kluczem do szczescia.
Niemniej jednak, wszyscy zdajemy
sobie sprawe, ze prawdziwa rados¢
osoby mierzy sie raczej glebokoscig 1
autentycznoscia jej relacji z innymi.
To jest bogactwo ubogiego w sercu. Z
kolei samotnosc tego, kto zyje



otoczony luksusem, jawi sie czesto
jako dramatyczne ubdstwo.

Harmonia, ktora powinien
odnalez¢ kazdy

Rok 1968. W ramach wywiadu na
temat miejsca kobiety w
spoleczenstwie dziennikarka pyta
Sw. Josemarie o cnote ubdstwa. Chce
wiedzied, jak nig zycijak ja
przekazywac z perspektywy zycia
rodzinnego. Odpowiedz wychodzi z
bardzo wyraznej przestanki: «Kto nie
mityje i nie praktykuje cnoty
ubéstwa, nie ma ducha
Chrystusowego. I to jest
obowigzujace dla wszystkich — tak
dla pustelnika, ktory usuwa sie na
pustynie, jak dla zwyklego
chrzes$cijanina, ktéry obraca sie w
spoleczenstwie ludzkim»™. To
znaczy, ze osoby zewnetrznie bardzo
rozne, jak ta, ktéra wycofuje sie na
pustynie, i druga, ktdra pracuje
posrod rozgwaru miasta, moga zyc



cnota ubostwa w autentycznym
chrzescijanskim duchu. Niemniej
jednak, podczas gdy «pustynia»
wydaje sie krzycze¢: «ubostwo»
wieloma glosami, jakze moze byc¢
ubogi ktos, kto zyje posrod dobr
Swiata? Za jakim wzorcem powinien
podazac?

Swiety Josemaria zatrzymuje sie,
zeby szczegotowo rozwingc te
kwestie. Na poczatku okresla dwa
aspekty w naszej relacji z rzeczami
materialnymi — dwa pozornie
przeciwstawne bieguny, ktore trzeba
pogodzic. Z jednej strony potrzebe,
aby istnialo «realne ubdstwo, ktére
widac i ktérego mozna dotkna¢ —
spelniane w konkretny sposéb — a
ktore bedzie wyznaniem wiary w
Boga, manifestacja, Ze serce nie
zadowala sie rzeczami stworzonymi,
ale dazy do Stworcy». Z drugiej
strony naturalnos¢, z jaka
chrzescijanin powinien by¢ «jednym
wiecej wsrod swych braci ludzi, w



ktorych zyciu uczestniczy, z ktorymi
sie cieszy, z ktorymi wspdlpracuje,
kochajac Swiat, uzywajac wszystkich
rzeczy stworzonych aby
rozwiazywac problemy zycia
ludzkiego»"'. W tych stowach
znajduje sie wyzwanie ubostwa w
duchu posrod swiata: by¢
oderwanym od rzeczy, a
rownoczesnie mitowac je jako dary
Boze, zeby dzielic¢ je z ludzmi.
Pytanie jednak nadal istnieje: jaki
kierunek obra¢ w tym dzialaniu?

Jezeli patrzymy na zycie Chrystusa
tak, jak ukazuja nam je Ewangelie,
nie widzimy w Nim absolutnego
porzucenia dobr. Widzimy raczej, ze
majac skromng pozycje, nie bedac
ani bogatym, ani ubogim, uzywa
dobr w sposob zrownowazony, peten
cnot, doskonaly. Jezus byl znany
wsrod ludu, dlatego ze zdobywat
utrzymanie pracg, ktorg wykonywat
u boku swojego ojca (por. Mt 13, 55).
Mial porzadna tunike (por. J 19, 23).



Niektore spoleczne zgromadzenia, na
ktore przybywal, byly bogate do tego
stopnia, ze, aby Go oskarzyc,
uznawano Go za wielkiego mitosnika
jedzenia i napojow (por. Mt 11, 19).
Zapraszal tez rézne osoby o wysokim
statusie finansowym — Mateusza,
Zacheusza, J6zefa z Arymatei i
innych — do otwarcia sie na
Krolestwo Boze. Z drugiej strony
jasne jest jednak rowniez Jego
umilowanie, zaré6wno w codziennej
dziatalnosci, jak i w przepowiadaniu,
0s0b, ktore materialnie nie mialy nic.
Jako przyklad relacji z Bogiem stawia
uboga wdowe w poréwnaniu z
bogaczami (por. £k 21, 1-4).
Opowiada, jak biedny Lazarz
przybywa na tono Abrahama,
podczas gdy bogacz, ktory zyt obok
niego, pozostaje na zewnatrz (Lk 16,
19-23). Mowi wyraznie, ze «latwiej
jest wielbladowi przejsc przez ucho
igielne, niz bogatemu wejs¢ do
Krolestwa Niebieskiego» (Mt 19, 24).
Doradza swoim uczniom, zeby na



misje nie zabierali niczego, co nie jest
niezbedne (por. £k 10, 4-11). On sam
za$ rodzi sie w cudzej grocie i zostaje
pochowany w cudzym grobie. Jezus
zyje wolny od przywigzan
materialnych, a r6wnoczes$nie
korzysta ze stworzonych dobr. Nie
jest to kwestia rownowagi —
niestabilnego kompromisu miedzy
dwoma biegunami — tylko harmonii:
piekna osiggnietej formy. I taka
wlasnie harmonie odnajdujemy w
Jezusie Chrystusie.

Nie istniejg jednak uniwersalne
recepty: «Osiggnac synteze tych dwu
aspektow jest w duzej mierze
problemem osobistym, sprawa zycia
wewnetrznego, od ktorego zalezy
zrozumienie, czego w danym
wypadku chce od nas Bog. Nie
pragne wiec dawac regutl
nienaruszalnych»'®. Istotnie istnieje
niebezpieczenstwo uniformizacji,
mozliwos¢, aby ulec pokusie
opracowania listy standardow, aby



zwodniczo by¢ pewnym, ze zyjemy
dang cnotg. Niemniej jednak, ten
rodzaj podejscia zapomina o
niezbednej roli roztropnosci, bez
ktorej cnoty po prostu nie moga
istnieC. Dlatego nie chodzi o to, Zzeby
stosowac sie tylez do «teoretycznych
regub» co zeby kierowac sie «tym
glosem wewnetrznym, ktory nas
ostrzega, ze zaczyna wkradac sie
egoizm czy tez niewlasciwe
wygodnictwo»'”, To, co istotne,
wskazywal w innym momencie sw.
Josemaria, «w sposOb rzeczywisty
liczy sie nie to, czy macie to i tamto,
czy brakuje wam tego i owego, ale to,
czy zyjecie zgodnie z prawdg, ktorej
uczy nas wiara chrzescijanska, a
mianowicie, zZe rzeczy stworzone sg
jedynie $rodkami, niczym wiecej»™.
Na przykiad, jesli chodzi o elegancje
w ubiorze, doradzal cos, co mozna
stosowac do innych dziedzin zycia
codziennego: «Winienes$ chodzic
ubrany zgodnie z wymogami twego
stanu, twego sSrodowiska, twojej



rodziny, twojej pracy; tak czynia twoi
koledzy, ty jednak winienes czynic to
dla Boga»™. Ostatecznie podawal
czeste sugestie, ktore kazdy mogt
zastosowac do swoich wilasnych
okolicznosci. Nie stwarzac sobie
potrzeb, dbac o to, co sie ma, obywac
sie bez czegos$ przez pewien okres,
dawac to, co najlepsze, innym, z
radoscig przyjmowac niewygody, nie
skarzyc sie, jezeli czego$ brakuje... i
tak wiele innych drobnych spraw,
ktory kazdy moze odkry¢ na drodze
modlitwy.

Ukochanie swiata i solidarnos¢

Swiety Josemaria doswiadczal
materialnego ubostwa w réznych
chwilach zycia"”. Poza tym staral sie
utrzymywac pewne osobiste
zwyczaje, Zzeby zagwarantowac
ubostwo w duchu, chociaz nie
uwazal, ze powinny one by¢
stosowane przez wszystkich
wiernych Dziela. Poza tym byt



Swiadomy, ze Bog powotuje go do
przekazywania ducha swietosci
posrod Swiata, nie poza nim. Z tego
wzgledu, nawet kiedy inne osoby
mogty by¢ powolane do radykalnych
gestow porzucenia tego, co
materialne, jako Swiadectwa
najwyzszego bogactwa Boga,
pozostawal przekonany, ze czyms
szczegoOlnym dla zwyklych
chrzescijan byloby zamienic sie w
«wymowne Swiadectwo ukochania
$wiata» i «solidarnosci z ludzmi»"",

Latem 1974 roku odby! spotkanie z
wieloma malzenstwami w Limie.
Owo spotkanie bylo niespodzianka,
poniewaz zatozyciel Opus Dei w
poprzedzajacych dniach byt
niedysponowany. «0Ojcze, chce, zeby
moja rodzina zyla w pewnym
komforcie», zaczal jeden z
uczestnikow w charakterze wstepu,
zeby zapytac go o to, jak zy¢
ubostwem w takim kontekscie.
«Czym innym jest zycie w pewnym



komforcie, czym innym zas
popisywanie sie luksusemy,
odpowiedzial Sw. Josemaria. «To
drugie nie podobatoby mi sie, to
pierwsze — owszem. Wiecej — masz
obowiazek starac sie zapewnic
twoim bliskim pewien komfort! (...).
Zachowuj sie jak dobry maz, jak
dobry ojciec i badz hojny dla twojej
zony i twoich dzieci. Z kolei nie
chwal sie luksusem, odmawiaj sobie
troche i pomagaj innym»"?. Tutaj
rysuje sie perspektywa, jaka moze
byc¢ droga ubostwa posrod Swiata,
przy mitowaniu dobr, ktore dal nam
Bdg: hojnosc bez luksusu, osobisty
wybor niewygod, zeby ¢wiczyc sie w
tej cnocie, pomoc potrzebujacym.

Rowniez przy innej okazji Sw.
Josemaria podawal za przyklad
znang mu kobiete w podesziym
wieku, ktora zyla cnotg ubdstwa,
prowadzac zycie bez trosk
materialnych: «Osoba, o ktorej wam
opowiadam, mieszkata w palacu



przodkow, ale nie wydawala prawie
nic na swoje wilasne potrzeby.
Dobrze placila za to swojej stuzbie, a
reszte — odmawiajgc sobie samej
wielu rzeczy — przeznaczala na
pomoc dla potrzebujacych. Kobiecie
tej nie brakowalo wielu sposrod tych
dobr, o ktore tylu ludzi zabiega, a
przeciez osobiScie zyta ubdstwem,
zyciem pelnym umartwienia,
catkowitym wyrzeczeniem sie
wszystkiego»™,

Cnota ubostwa przezywana w
miastach oznacza skuteczna troske o
tego, kto przezywa problemy
materialne. «Modlitwa do Boga i
solidarnos$¢ z ubogimi i cierpigcymi
sq nierozlaczne», podkresla Papiez
Franciszek. «Aby sprawowac kult
Panu przyjemny, konieczne jest, zeby
rozpozna¢ w kazdej osobie, rowniez
w tej najbardziej potrzebujacej i
odrzuconej, obraz Boga, ktory w niej
jest odcisniety (...). Zawsze spotkanie
osoby ubogiej jest dla nas



wyzwaniem i pytaniem. Co mozemy
zrobi¢, aby wyeliminowac lub
przynajmniej zmniejszyc jej
marginalizacje i cierpienie? Jak
mozemy pomoc jej w ubostwie
duchowym?»"*, Pytania te odwoluja
sie w szczegolny sposob do
chrzescijan, ktorzy chca nies¢
Chrystusa do Srodowisk
zawodowych, gdzie tak wiele mozna
robié, zeby pomagaé innym. Swiety
Josemaria podkreslal jednak, ze
«mamy obowigzek starac sie o to,
zeby codziennie na Swiecie bylo
mniej ubogich (...). Bogactwo
przynosi praca, moje dzieci,
specjalizacja, awans zawodowy,
Dzielo za$ opiera sie na pracy»".

kK K

«Za nic tedy miejmy to, co Panu
dalySmy, wobec tych wielkich rzeczy,
ktére mamy otrzymac»"®, méwi
Swieta Teresa od Jezusa. Cnota
ubostwa pozwala nam by¢



szczeSliwymi w kazdych
okolicznosciach, réwniez wéwczas
kiedy brakuje nam tego, co
potrzebne. Bycie ubogim w duchu
oznacza, ze nie pokladamy ufnosci w
dobrach, ktére mozemy kontrolowac,
tylko w Bogu, a przez Niego w
innych. «Wolni, aby kocha¢ - taki jest
sens naszego ubostwa, prostoty zycia
i oderwania»"”. Wejscie w te
przestrzen wolnosci, w ktorej jest dla
nas istotne juz tylko to, co konieczne
(por. £k 10, 42), to, co naprawde sie
liczy, oznacza zachowanie najlepsze;j
czesci, ktora nie zostanie nam
zabrana.

Andrés M. Cardenas
Thum. Bronistaw Jakubowski

™ Franciszek, Audiencja ogolna, 19
grudnia 2018 r.

' San Josemaria, Przyjaciele Boga,
118.



B3 Sw. Jan Pawel II, Przemdéwienie, 2
lipca 1980 r.

I Sw. Josemaria, Rozmowy z
pratatem Escriva, 110.

B Tamze.

' Rozmowy z pratatem Escrivd, 110.
"I Tamze, 111.

® przyjaciele Boga, 118.Tamze, 122.

T Tamze, 122.

19 1ako przyklad mozna wymieni¢

bankructwo interesu jego ojca, kiedy
on sam byl nastolatkiem, niezwykle
ciezkie lata hiszpanskiej wojny
domowej i materialne niedostatki,
kiedy przyby!t do Rzymu.

" Rozmowy z pratatem Escrivd, 110.

121 Sw. Josemaria, zapiski z
rodzinnego spotkania, 25 lipca 1974
r.



"3 przyjaciele Boga, 123.

14 Franciszek, Oredzie na IV
Swiatowy Dzien Ubogich, 15
listopada 2020 r.

U151 Sw. Josemaria, zapiski z
rodzinnego spotkania, 24 kwietnia
1967 r.

1% Sw. Teresa, Droga doskonatosci,
33, 1.

"I Mons. F. Océriz, List pasterski, 14
lutego 2017 r., 8.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-
bozy-12-to-co-naprawde-sie-liczy/
(13-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-12-to-co-naprawde-sie-liczy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-12-to-co-naprawde-sie-liczy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-12-to-co-naprawde-sie-liczy/

	Bardzo ludzcy i bardzo Boży (12) : To, co naprawdę się liczy

