
opusdei.org

Bardzo ludzcy i
bardzo Boży (12) :
To, co naprawdę się
liczy

Wyzwanie, aby być ubogim w
duchu, żyjąc pośród świata.

09-03-2022

Dochodzi północ. Już kilka godzin
temu hałas przeniósł się z ulic do
wnętrza domów. Obecnie panuje
cisza. Słychać powolne kroki młodej
nazaretanki, ewidentnie ciężarnej,
która posuwa się naprzód pod ramię
ze swoim małżonkiem. Oboje szukają



niemal po omacku stajni, którą
zaoferowano im, żeby mogli tam
spędzić noc. Bóg niebawem ujrzy, jak
na ziemi rodzi się Jego Syn. Ten,
który wszystko może, postanowił
przygotować Mu miejsce prawie pod
gołym niebem. «Słowo Boże staje się
niezdolne do mówienia (…). Kto by
się tego spodziewał? Boże
Narodzenie oznacza świętowanie
tego, co się nigdy nie wydarzyło u
Boga, czy lepiej Boga, który nigdy się
takim nie objawił, obalającego naszą
logikę i nasze oczekiwania (…).
Narodziny Jezusa nie zapewniają
uspokajającego ciepła w kominku,
ale Boski dreszcz, który wstrząsa
historią»[1].

Chociaż z upływem czasu
wspomnienie betlejemskiej szopki
utrwaliło się jako gościnne miejsce,
również z materialnego punktu
widzenia, prawdopodobnie, nie było
ono tak ciepłe, jak to sobie
wyobrażamy. Do czego zmierzał Bóg,



dokonując wyboru, który
odtwarzamy z roku na rok w
naszych domach? Owej nocy Józef i
Maryja dzielili skarb ubóstwa.
Rodzice Jezusa zostali uwolnieni od
wszystkiego, co mogło zaciemnić
prawdziwe bogactwo, jakie mieli
otrzymać. Mogąc wybrać
jakiekolwiek miejsce, wszelkie
wygody, Stwórca wybiera
wyrzeczenie się wszystkiego, żeby
pokazać nam, co naprawdę się liczy.

Królestwo należy do ubogich

«Gwarantujemy wszystko z
wyjątkiem dobrego klimatu i
miłości» — tak głosił plakat przy
wejściu do firmy ubezpieczeniowej w
mieście, gdzie pogoda bardzo często
się zmienia. Jeżeli nie możemy
zdecydować, jaka będzie pogoda, tym
bardziej nie możemy zagwarantować
miłości innych. Nie ma na świecie
wystarczających pieniędzy, żeby
zmusić kogoś do szczerej miłości. Oto



zatem rzeczywistość, która zapewne
może nas trochę denerwować,
dlatego że nie daje nam pewności,
jakiej doświadczamy w innych
dziedzinach. Trzeba jednak żyć z tym
«marginesem błędu». Troska o to,
żeby nad wszystkim panować,
blokuje każdą próbę miłowania i
bycia miłowanymi; uniemożliwia
szczęście, proste, ale mocne szczęście
tego, kto bezinteresownie daje i
przyjmuje. «Błogosławieni ubodzy w
duchu, albowiem do nich należy
królestwo niebieskie» (Mt 5, 3) — w
ten sposób Jezus rozpoczyna Kazanie
na Górze. Nauczyciel oferuje
szczęście na ziemi i w niebie tym,
którzy pokładają swoje
bezpieczeństwo i bogactwo w Bogu.

Cnota ubóstwa — nie jest ona
tożsama z materialną, finansową
biedą, do której łagodzenia Kościół
nas zachęca — stanowi część
umiarkowania. Jest to dyspozycja,
która miarkuje, to znaczy, umieszcza



na właściwym miejscu naszą relację
z dobrami stworzonymi przez Boga.
Ubogi sercem posiada rzeczy i
korzysta z nich, ale sam nie poddaje
się ich panowaniu. Unika opierania
swojego bezpieczeństwa na
gromadzeniu dóbr. Umie odkrywać
w samym sobie tę skłonność, jaką
mamy, żeby budować nasze życie,
nawet nie do końca świadomie, jak
gdyby szczęście zależało zasadniczo
od tego, co posiadamy… I to pomimo
owego ostrzeżenia Jezusa: «Biada
wam, bogaczom, bo odebraliście już
pociechę waszą!» (Łk 6, 24).

Po wielu latach poświęconych
słuchaniu najróżniejszych osób św.
Josemaría mówił: «Kiedy ktoś szuka
swego szczęścia jedynie w rzeczach
tego świata — a byłem w tym
względzie świadkiem prawdziwych
tragedii — przeinacza właściwy
użytek rzeczy i niszczy porządek tak
mądrze ustanowiony przez Stwórcę.
Wówczas serce pozostaje smutne i



niezaspokojone, podąża drogami
wiecznego niezadowolenia»[2].
Ubóstwo pozwala nam zdać sobie
sprawę z tego, jak ulotne są
najróżniejsze «zabezpieczenia»
materialne albo jak powierzchowne
są pewne chwile pocieszenia, które
nie dotykają głębi duszy. Ubóstwo w
duchu pozwala nam ostatecznie
naprawdę korzystać z rzeczywistości,
dlatego że łączy nas z tym, co proste,
z osobami, z Bogiem. Ze wszystkim,
co chce po prostu być
kontemplowane i co nasyca w ten
sposób nasze najgłębsze pragnienia.

«Czy ubogi w duchu nie oznacza
dokładnie „człowieka otwartego na
innych”, to znaczy, na Boga i na
bliźniego?», pytał samego siebie św.
Jan Paweł II podczas wizyty, którą
złożył w 1980 roku w jednej z
dzielnic nędzy w Rio de Janeiro.
«Czyż nie jest prawdą, że to
błogosławieństwo „ubogich w
duchu” zawiera w sobie



równocześnie ostrzeżenie i
oskarżenie? (…). „Biada wam” — to
słowo brzmi surowo i niczym groźba,
przede wszystkim w ustach tego
Chrystusa, który miał zwyczaj
przemawiać z dobrocią i
łagodnością»[3]. To prawda, grzech
zaburzył nasze pragnienie
posiadania w taki sposób, że łatwo
zniekształcamy naszą relację z
dobrami stworzonymi. Żądza
posiadania być może jest nasilona
przez kulturę, w której wartość
finansowa — wyrażona z kolei w
statusie społecznym albo wizerunku
wobec innych — stała się niekiedy
ostatecznym źródłem wartości.
Nasza kultura dąży do sprawienia,
żebyśmy myśleli, że pomyślność i
komfort są kluczem do szczęścia.
Niemniej jednak, wszyscy zdajemy
sobie sprawę, że prawdziwą radość
osoby mierzy się raczej głębokością i
autentycznością jej relacji z innymi.
To jest bogactwo ubogiego w sercu. Z
kolei samotność tego, kto żyje



otoczony luksusem, jawi się często
jako dramatyczne ubóstwo.

Harmonia, którą powinien
odnaleźć każdy

Rok 1968. W ramach wywiadu na
temat miejsca kobiety w
społeczeństwie dziennikarka pyta
św. Josemaríę o cnotę ubóstwa. Chce
wiedzieć, jak nią żyć i jak ją
przekazywać z perspektywy życia
rodzinnego. Odpowiedź wychodzi z
bardzo wyraźnej przesłanki: «Kto nie
miłuje i nie praktykuje cnoty
ubóstwa, nie ma ducha
Chrystusowego. I to jest
obowiązujące dla wszystkich — tak
dla pustelnika, który usuwa się na
pustynię, jak dla zwykłego
chrześcijanina, który obraca się w
społeczeństwie ludzkim»[4]. To
znaczy, że osoby zewnętrznie bardzo
różne, jak ta, która wycofuje się na
pustynię, i druga, która pracuje
pośród rozgwaru miasta, mogą żyć



cnotą ubóstwa w autentycznym
chrześcijańskim duchu. Niemniej
jednak, podczas gdy «pustynia»
wydaje się krzyczeć: «ubóstwo»
wieloma głosami, jakże może być
ubogi ktoś, kto żyje pośród dóbr
świata? Za jakim wzorcem powinien
podążać?

Święty Josemaría zatrzymuje się,
żeby szczegółowo rozwinąć tę
kwestię. Na początku określa dwa
aspekty w naszej relacji z rzeczami
materialnymi — dwa pozornie
przeciwstawne bieguny, które trzeba
pogodzić. Z jednej strony potrzebę,
aby istniało «realne ubóstwo, które
widać i którego można dotknąć —
spełniane w konkretny sposób — a
które będzie wyznaniem wiary w
Boga, manifestacją, że serce nie
zadowala się rzeczami stworzonymi,
ale dąży do Stwórcy». Z drugiej
strony naturalność, z jaką
chrześcijanin powinien być «jednym
więcej wśród swych braci ludzi, w



których życiu uczestniczy, z którymi
się cieszy, z którymi współpracuje,
kochając świat, używając wszystkich
rzeczy stworzonych aby
rozwiązywać problemy życia
ludzkiego»[5]. W tych słowach
znajduje się wyzwanie ubóstwa w
duchu pośród świata: być
oderwanym od rzeczy, a
równocześnie miłować je jako dary
Boże, żeby dzielić je z ludźmi.
Pytanie jednak nadal istnieje: jaki
kierunek obrać w tym działaniu?

Jeżeli patrzymy na życie Chrystusa
tak, jak ukazują nam je Ewangelie,
nie widzimy w Nim absolutnego
porzucenia dóbr. Widzimy raczej, że
mając skromną pozycję, nie będąc
ani bogatym, ani ubogim, używa
dóbr w sposób zrównoważony, pełen
cnót, doskonały. Jezus był znany
wśród ludu, dlatego że zdobywał
utrzymanie pracą, którą wykonywał
u boku swojego ojca (por. Mt 13, 55).
Miał porządną tunikę (por. J 19, 23).



Niektóre społeczne zgromadzenia, na
które przybywał, były bogate do tego
stopnia, że, aby Go oskarżyć,
uznawano Go za wielkiego miłośnika
jedzenia i napojów (por. Mt 11, 19).
Zapraszał też różne osoby o wysokim
statusie finansowym — Mateusza,
Zacheusza, Józefa z Arymatei i
innych — do otwarcia się na
Królestwo Boże. Z drugiej strony
jasne jest jednak również Jego
umiłowanie, zarówno w codziennej
działalności, jak i w przepowiadaniu,
osób, które materialnie nie miały nic.
Jako przykład relacji z Bogiem stawia
ubogą wdowę w porównaniu z
bogaczami (por. Łk 21, 1-4).
Opowiada, jak biedny Łazarz
przybywa na łono Abrahama,
podczas gdy bogacz, który żył obok
niego, pozostaje na zewnątrz (Łk 16,
19-23). Mówi wyraźnie, że «łatwiej
jest wielbłądowi przejść przez ucho
igielne, niż bogatemu wejść do
Królestwa Niebieskiego» (Mt 19, 24).
Doradza swoim uczniom, żeby na



misję nie zabierali niczego, co nie jest
niezbędne (por. Łk 10, 4-11). On sam
zaś rodzi się w cudzej grocie i zostaje
pochowany w cudzym grobie. Jezus
żyje wolny od przywiązań
materialnych, a równocześnie
korzysta ze stworzonych dóbr. Nie
jest to kwestia równowagi —
niestabilnego kompromisu między
dwoma biegunami — tylko harmonii:
piękna osiągniętej formy. I taką
właśnie harmonię odnajdujemy w
Jezusie Chrystusie.

Nie istnieją jednak uniwersalne
recepty: «Osiągnąć syntezę tych dwu
aspektów jest w dużej mierze
problemem osobistym, sprawą życia
wewnętrznego, od którego zależy
zrozumienie, czego w danym
wypadku chce od nas Bóg. Nie
pragnę więc dawać reguł
nienaruszalnych»[6]. Istotnie istnieje
niebezpieczeństwo uniformizacji,
możliwość, aby ulec pokusie
opracowania listy standardów, aby



zwodniczo być pewnym, że żyjemy
daną cnotą. Niemniej jednak, ten
rodzaj podejścia zapomina o
niezbędnej roli roztropności, bez
której cnoty po prostu nie mogą
istnieć. Dlatego nie chodzi o to, żeby
stosować się tyleż do «teoretycznych
reguł» co żeby kierować się «tym
głosem wewnętrznym, który nas
ostrzega, że zaczyna wkradać się
egoizm czy też niewłaściwe
wygodnictwo»[7]. To, co istotne,
wskazywał w innym momencie św.
Josemaría, «w sposób rzeczywisty
liczy się nie to, czy macie to i tamto,
czy brakuje wam tego i owego, ale to,
czy żyjecie zgodnie z prawdą, której
uczy nas wiara chrześcijańska, a
mianowicie, że rzeczy stworzone są
jedynie środkami, niczym więcej»[8].
Na przykład, jeśli chodzi o elegancję
w ubiorze, doradzał coś, co można
stosować do innych dziedzin życia
codziennego: «Winieneś chodzić
ubrany zgodnie z wymogami twego
stanu, twego środowiska, twojej



rodziny, twojej pracy; tak czynią twoi
koledzy, ty jednak winieneś czynić to
dla Boga»[9]. Ostatecznie podawał
częste sugestie, które każdy mógł
zastosować do swoich własnych
okoliczności. Nie stwarzać sobie
potrzeb, dbać o to, co się ma, obywać
się bez czegoś przez pewien okres,
dawać to, co najlepsze, innym, z
radością przyjmować niewygody, nie
skarżyć się, jeżeli czegoś brakuje… i
tak wiele innych drobnych spraw,
który każdy może odkryć na drodze
modlitwy.

Ukochanie świata i solidarność

Święty Josemaría doświadczał
materialnego ubóstwa w różnych
chwilach życia[10]. Poza tym starał się
utrzymywać pewne osobiste
zwyczaje, żeby zagwarantować
ubóstwo w duchu, chociaż nie
uważał, że powinny one być
stosowane przez wszystkich
wiernych Dzieła. Poza tym był



świadomy, że Bóg powołuje go do
przekazywania ducha świętości
pośród świata, nie poza nim. Z tego
względu, nawet kiedy inne osoby
mogły być powołane do radykalnych
gestów porzucenia tego, co
materialne, jako świadectwa
najwyższego bogactwa Boga,
pozostawał przekonany, że czymś
szczególnym dla zwykłych
chrześcijan byłoby zamienić się w
«wymowne świadectwo ukochania
świata» i «solidarności z ludźmi»[11].

Latem 1974 roku odbył spotkanie z
wieloma małżeństwami w Limie.
Owo spotkanie było niespodzianką,
ponieważ założyciel Opus Dei w
poprzedzających dniach był
niedysponowany. «Ojcze, chcę, żeby
moja rodzina żyła w pewnym
komforcie», zaczął jeden z
uczestników w charakterze wstępu,
żeby zapytać go o to, jak żyć
ubóstwem w takim kontekście.
«Czym innym jest życie w pewnym



komforcie, czym innym zaś
popisywanie się luksusem»,
odpowiedział św. Josemaría. «To
drugie nie podobałoby mi się, to
pierwsze — owszem. Więcej — masz
obowiązek starać się zapewnić
twoim bliskim pewien komfort! (…).
Zachowuj się jak dobry mąż, jak
dobry ojciec i bądź hojny dla twojej
żony i twoich dzieci. Z kolei nie
chwal się luksusem, odmawiaj sobie
trochę i pomagaj innym»[12]. Tutaj
rysuje się perspektywa, jaka może
być droga ubóstwa pośród świata,
przy miłowaniu dóbr, które dał nam
Bóg: hojność bez luksusu, osobisty
wybór niewygód, żeby ćwiczyć się w
tej cnocie, pomoc potrzebującym.

Również przy innej okazji św.
Josemaría podawał za przykład
znaną mu kobietę w podeszłym
wieku, która żyła cnotą ubóstwa,
prowadząc życie bez trosk
materialnych: «Osoba, o której wam
opowiadam, mieszkała w pałacu



przodków, ale nie wydawała prawie
nic na swoje własne potrzeby.
Dobrze płaciła za to swojej służbie, a
resztę — odmawiając sobie samej
wielu rzeczy — przeznaczała na
pomoc dla potrzebujących. Kobiecie
tej nie brakowało wielu spośród tych
dóbr, o które tylu ludzi zabiega, a
przecież osobiście żyła ubóstwem,
życiem pełnym umartwienia,
całkowitym wyrzeczeniem się
wszystkiego»[13].

Cnota ubóstwa przeżywana w
miastach oznacza skuteczną troskę o
tego, kto przeżywa problemy
materialne. «Modlitwa do Boga i
solidarność z ubogimi i cierpiącymi
są nierozłączne», podkreśla Papież
Franciszek. «Aby sprawować kult
Panu przyjemny, konieczne jest, żeby
rozpoznać w każdej osobie, również
w tej najbardziej potrzebującej i
odrzuconej, obraz Boga, który w niej
jest odciśnięty (…). Zawsze spotkanie
osoby ubogiej jest dla nas



wyzwaniem i pytaniem. Co możemy
zrobić, aby wyeliminować lub
przynajmniej zmniejszyć jej
marginalizację i cierpienie? Jak
możemy pomóc jej w ubóstwie
duchowym?»[14]. Pytania te odwołują
się w szczególny sposób do
chrześcijan, którzy chcą nieść
Chrystusa do środowisk
zawodowych, gdzie tak wiele można
robić, żeby pomagać innym. Święty
Josemaría podkreślał jednak, że
«mamy obowiązek starać się o to,
żeby codziennie na świecie było
mniej ubogich (…). Bogactwo
przynosi praca, moje dzieci,
specjalizacja, awans zawodowy,
Dzieło zaś opiera się na pracy»[15].

* * *

«Za nic tedy miejmy to, co Panu
dałyśmy, wobec tych wielkich rzeczy,
które mamy otrzymać»[16], mówi
święta Teresa od Jezusa. Cnota
ubóstwa pozwala nam być



szczęśliwymi w każdych
okolicznościach, również wówczas
kiedy brakuje nam tego, co
potrzebne. Bycie ubogim w duchu
oznacza, że nie pokładamy ufności w
dobrach, które możemy kontrolować,
tylko w Bogu, a przez Niego w
innych. «Wolni, aby kochać – taki jest
sens naszego ubóstwa, prostoty życia
i oderwania»[17]. Wejście w tę
przestrzeń wolności, w której jest dla
nas istotne już tylko to, co konieczne
(por. Łk 10, 42), to, co naprawdę się
liczy, oznacza zachowanie najlepszej
części, która nie zostanie nam
zabrana.

Andrés M. Cárdenas

Tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Franciszek, Audiencja ogólna, 19
grudnia 2018 r.

[2] San Josemaría, Przyjaciele Boga,
118.



[3] Św. Jan Paweł II, Przemówienie, 2
lipca 1980 r.

[4] Św. Josemaría, Rozmowy z
prałatem Escrivá, 110.

[5] Tamże.

[6] Rozmowy z prałatem Escrivá, 110.

[7] Tamże, 111.

[8] Przyjaciele Boga, 118.Tamże, 122.

[9] Tamże, 122.

[10] Jako przykład można wymienić
bankructwo interesu jego ojca, kiedy
on sam był nastolatkiem, niezwykle
ciężkie lata hiszpańskiej wojny
domowej i materialne niedostatki,
kiedy przybył do Rzymu.

[11] Rozmowy z prałatem Escrivá, 110.

[12] Św. Josemaría, zapiski z
rodzinnego spotkania, 25 lipca 1974
r.



[13] Przyjaciele Boga, 123.

[14] Franciszek, Orędzie na IV
Światowy Dzień Ubogich, 15
listopada 2020 r.

[15] Św. Josemaría, zapiski z
rodzinnego spotkania, 24 kwietnia
1967 r.

[16] Św. Teresa, Droga doskonałości,
33, 1.

[17] Mons. F. Ocáriz, List pasterski, 14
lutego 2017 r., 8.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-
bozy-12-to-co-naprawde-sie-liczy/

(13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-12-to-co-naprawde-sie-liczy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-12-to-co-naprawde-sie-liczy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-12-to-co-naprawde-sie-liczy/

	Bardzo ludzcy i bardzo Boży (12) : To, co naprawdę się liczy

