
opusdei.org

Bardzo ludzcy i
bardzo Boży (11):
Wówczas mówi do
ciebie świat

Umiarkowanie w pragnieniu
poznawania pozwala nam
osiągać istotę rzeczywistości i
stawać się duszami
kontemplacyjnymi pośród
świata.

24-02-2022

Istnieją różne sposoby patrzenia na
tę samą rzecz. W przypadku wielkiej
uczty, na której są obecne wszelkiego



rodzaju potrawy, barwy, dekoracje i
struktury, zdumione spojrzenie
fotografa nie ma nic wspólnego z
chciwym spojrzeniem żarłoka. Albo,
żeby pomyśleć o zwyklejszych
sytuacjach, nasze spojrzenie, przy 
powierzchownym sprawdzaniu
nagłówków gazet zwykle różni się od
spojrzenia, z jakim oglądamy zachód
słońca. Różnice między tymi
sposobami patrzenia nie wynikają
tylko z okoliczności chwili albo
spraw, które są przed naszymi
oczami. W rzeczywistości różni je coś
głębszego, coś łączącego się ze
sposobem, w jaki układamy swoje
relacje ze światem.

Całe przepowiadanie św. Josemaríi
zachęca nas do bycia «duszami
kontemplacyjnymi, pogrążonymi w
ziemskich wysiłkach»[1]. Do tego
trzeba nauczyć się patrzeć na
rzeczywistość w nowy sposób.
Spojrzeniem, które nie patrzy tylko
na jeden aspekt – użyteczny fragment



– tego, co mamy przed sobą,
spojrzeniem, które nie szuka po
prostu zawłaszczenia i posiadania
tego, na co się patrzy. W istocie
spojrzenie kontemplacyjne nie jest
egoistyczne ani zaborcze. Jest
przejrzyste, pogodne, przyjmujące,
hojne. Dla tego zaś, kto chce żyć z
Bogiem, nauczenie się tego sposobu
patrzenia nie jest tylko jedną z opcji.
Jedynie przeobrażając nasze
spojrzenie, możemy odkryć Boży
blask we wszystkim, co nas otacza.
Wówczas będziemy uważnie oglądać
głęboką prawdę spraw i wydarzeń,
«w Nim bowiem żyjemy, poruszamy
się i jesteśmy» (Dz 17, 28).

Jest interesujące, że wskazując
ewentualne tematy, które można
poruszać podczas formacji młodych
ludzi, założyciel Opus Dei pisał:
«Umartwienie zewnętrzne – głównie
wzrok – umartwienie wewnętrzne –
zwłaszcza ciekawość»[2]. Te dwa
aspekty, głęboko związane z życiem



kontemplacyjnym, są częścią cnoty
umiarkowania w tym, co się odnosi
do pragnienia poznania, które jest
jednym z najmocniej zakorzenionych
w naszej naturze. Chociaż być może
w języku potocznym słowo
«umiarkowanie» przywodzi nam na
myśl ideę granicy, jest to dość
niepełna koncepcja. Łacińskie słowo 
temperare, od którego pochodzi
używany przez nas termin, oznacza
«mieszać rzeczy w słusznej
proporcji». I tak, osoba umiarkowana
w swoim pragnieniu poznania to
ktoś, kto nie jest pochłonięty tym, co
natychmiastowe, tylko udaje mu się
zawsze docierać głębiej. Rozwija
otwartą, uważną i milczącą postawę,
które przygotowuje go do osiągania
istoty spraw. Wówczas mówi do
niego świat.

Spojrzenie ciekawskie

Istnieje spojrzenie, które, nie zostało
jeszcze uformowane przez



umiarkowanie i zachowuje się w
sposób podobny do spojrzenia
motyla, który skacze z kwiatka na
kwiatek. Jest to postawa kogoś, kto
zatrzymuje się na czymś przez
minimalny czas niezbędny do
nasycenia ciekawości i wzięcia tego,
na co ma ochotę. To spojrzenie nie
ma na celu nasycenia się
rzeczywistością ani pochwycenia
rzeczywistości w całej jej głębi, ale
raczej poszukiwanie przyjemności,
jakiej dostarcza zmysłowe
postrzeganie albo przelotne
upodobanie spowodowane
zdobyciem nowej informacji na
temat świata. Święty Jan określa to
jako «pożądliwość oczu» (1 J 2, 16),
natomiast św. Tomasz z Akwinu w
wiele wieków później nazywa to 
curiositas[3]. Dla tego drugiego
przeciwnym biegunem curiositas
[ciekawości] byłaby studiositas
[pilność], która polega na znalezieniu
tej słusznej porcji (właśnie jako część
umiarkowania) w naszym



pragnieniu poznania. Studiositas nie
dąży po prostu do ustanowienia
granicy, ale zwraca się do usuwania
przeszkód, które uniemożliwiają
nam dogłębne poznanie. Nie szczędzi
ona wysiłku i trudu, jaki wiąże się z
każdym procesem nauczania.

Uleganie curiositas może wydawać
się postawą bez większego
znaczenia, która wpłynie tylko na
peryferie naszej egzystencji. Jaką
szkodę może uczynić mi zwykły fakt
pójścia przez świat z szeroko
otwartymi oczami i
wykorzystywanie tego wszystkiego,
co mi się ofiaruje? Niemniej jednak,
posłuchajmy następujących słów
Jezusa: «Światłem ciała jest oko. Jeśli
więc twoje oko jest zdrowe, całe
twoje ciało będzie rozświetlone» (Mt
6, 22). Jeżeli oko rozświetla ciało,
nasze spojrzenie wpływa na nasze
serce. Zdarza się, że curiositas, z
czego niemal nie zdajemy sobie
sprawy, zapuszcza korzenie coraz



głębiej w naszej istocie. Czasami
łatwo dostrzegamy to rozproszenie w
świecie mediów społecznościowych
albo w internecie. Odkrywamy się,
ślizgając się z jednej strony na drugą,
nie wiedząc nawet, czego szukamy.
Zaś za tym spojrzeniem przywykłym
do włóczęgi być może pojawi się jakiś
błądzący niepokój ducha, który
objawi się w potokach bezmyślnej
paplaniny, w oszołomieniu albo w
wewnętrznym niepokoju.

W związku z tym spojrzenie, które
biega z kwiatka na kwiatek, «może
być objawem autentycznego
wykorzenienia. Może oznaczać, że
dana osoba utraciła zdolność
zamieszkiwania w sobie samej»[4].
Mniej lub bardziej świadomi naszej
wewnętrznej pustki poszukujemy
ucieczki na zewnątrz, ku światu
roztargnienia i paradoksalnie
opuszczamy jedyne miejsce, gdzie
znajdziemy tego, kto może nasycić
nasze pragnienie. Święty Augustyn



wyraził to doświadczenie w
następujący sposób: «A oto Ty
[Piękności] byłaś wewnątrz, a ja
byłem zewnątrz; tam Cię szukałem i
lgnąłem w mej brzydocie ku
pięknym rzeczom, stworzonym przez
Ciebie. Byłaś ze mną, a ja nie byłem z
Tobą. Z dala od Ciebie trzymały mnie
te rzeczy, które nie istniałyby, gdyby
nie były w Tobie»[5].

Wszystko to tłumaczy, dlaczego w
celu dotarcia naszym spojrzeniem do
istoty rzeczywistości, trzeba
rozwijać, w miarę, jak otwieramy
drzwi własnego wewnętrznego
świata, pogodny proces rozeznania:
zatrzymać się, pomyśleć, nie spieszyć
się. Na przykład, przed naciśnięciem 
play w celu obejrzenia
jakiegokolwiek filmu wideo albo
atrakcyjnego serialu, dobrze jest
pomyśleć, czy naprawdę to właśnie
chcemy robić w tej chwili. Ten, kto
umie obywać się bez tego, co
wyrządza krzywdę jego duszy, albo



bez tego, co po prostu przeszkadza
mu wzrastać, «wie, że tego rodzaju
ofiara jest bardziej pozorna niż
rzeczywista: bo życie w duchu
wyrzeczenia wyzwala z wielu
niewoli i czyni zdolnym do
zakosztowania, w głębi serca, pełni
miłości Bożej».[6]

«Rozrywka. — Pragniesz rozrywki...!
Otwierasz szeroko oczy, aby dostrzec
obrazy rzeczy, albo też mrużysz je,
gdyż tego wymaga twoja
krótkowzroczność. Zamknij je
całkowicie! Prowadź życie
wewnętrzne, a ujrzysz w
nieoczekiwanych barwach i głębi
cudowność lepszego świata, nowego
świata; i będziesz obcować z
Bogiem»[7]. Naturalnie założyciel
Opus Dei nie zmierza do tego,
żebyśmy nie patrzyli na
rzeczywistość ani żebyśmy nie
nasycali się rzeczywistością, którą
ona sam wskazuje nam jako miejsce
spotkania z Bogiem. Raczej mówi



nam, że to zewnętrzne spojrzenie na
rzeczywistość jest związane z
naszym światem wewnętrznym a
równocześnie przyczynia się do
nadawania mu kształtu o dobrym
lub złym charakterze.

Spojrzenie interesowne

Spojrzenie, które nie jest
uformowane umiarkowaniem, może
również niepostrzeżenie zostać
przesycone egoistycznym, zaborczym
zainteresowaniem podobnym do
zainteresowania zwierzęcia
poszukującego swojej ofiary.
«Pamiętaj, że nieszczęściem jest złe
oko» (Syr 31,13), ostrzega Pismo
Święte. Tak samo jak owo spojrzenie
wędrujące z kwiatu na kwiat,
spojrzenie drapieżne zwykle nie jest
objawem powierzchownego
zjawiska. Często objawia sposób
prowadzenia relacji ze światem,
który tkwi w głębi danej osoby.
Chodzi o postawę człowieka, który



widzi wszystko przez pryzmat
własnego interesu i w konsekwencji
ocenia świat w odniesieniu do
bezpośredniej korzyści, jaką mu
przynosi. Tak jak gdyby serce tkwiło
nieruchomo, obserwując wszystko
pod jednym kątem, jak gdyby
wszystkie inne punkty widzenia stały
się nieprzejrzyste.

Nieumiarkowanie jest
niszczycielskie, dlatego że czyni
człowieka stronniczym i
niewrażliwym na wyważone
postrzeganie rzeczywistości i osób,
ze wszystkimi ich odcieniami. To z
kolei wpływa na jego decyzje,
ponieważ brak autentycznej
znajomości otoczenia jest przeszkodą
dla trafnych decyzji. Na przykład,
żarłok jest przywiązany do
poszukiwania przyjemności
podniebienia. W przypadku uczty
jest niezdolny dostrzec całą
kreatywność i piękno, jakie mu się
oferuje. Wybierze to, co największe,



albo to, co dostarcza silniejszych
wrażeń, ale nie jest w stanie
prawdziwie z tego korzystać ani
prowadzić z innymi ubogacającej
rozmowy.

To interesowne spojrzenie wpływa
również na stosunki z innymi. Ten,
kto nie osiągnął wolnego spojrzenia,
dąży do postrzegania ludzi pod
kątem korzyści, jakie mu przynoszą,
przysługi, o jaką może ich prosić.
Jego pierwszą reakcją nie jest patrzeć
drugiemu w oczy i zadawać sobie
pytanie, jak się ta druga osoba czuje,
czego potrzebuje, co można dla niej
zrobić. Komuś takiemu nie chodzi
również o dostrzeżenie wyjątkowości
albo o zachwyt czyjąś osobowością.
Ta ślepota ducha, ta niezdolność,
żeby dostrzec Boży ślad w tych,
którzy nas otaczają, nie pochodzi z
zakłopotania wywołanego tym, co
zmysłowe, ale ze zniekształconego
spojrzenia, uśpionego
nieumiarkowaniem. «Nasze serca



mogą przywiązać się do
prawdziwych lub fałszywych
skarbów, mogą znaleźć prawdziwy
odpoczynek albo się uśpić, stając się
leniwe i odrętwiałe», mówił Papież
Franciszek, w swoim orędziu na
jeden ze Światowych Dni Młodzieży.
«Jak wielka siła jest w tej zdolności
do kochania i bycia kochanym! Nie
pozwólcie, aby ta cenna wartość
została sfałszowana, zniszczona lub
oszpecona. Dzieje się tak, gdy w
nasze relacje zakrada się
instrumentalizacja bliźniego dla
własnych egoistycznych celów»[8].

Kilka owoców umiarkowania

Ten, kto osiąga umiarkowane
spojrzenie, widzi świat nowymi
oczyma, odkrywa niespodziewane
cuda. Umiarkowanie wyzwala,
oczyszcza serce, ułatwia pogodną
relację z osobami i z rzeczami.
Sprawia, że rośnie w nas postawa
szczerego zainteresowania, które nie



daje się uwieść pozorom, które nie
spieszy się do dokonywania
powierzchownych sądów. Pierwszym
efektem umiarkowania jest zatem
«spokój ducha», który wypływa z
porządku we wnętrzu człowieka[9].
Bezinteresowne i czyste spojrzenie
skupia się na prawdziwych skarbach,
w których może odnaleźć
autentyczny odpoczynek. Sposobem
na wzrastanie w tej wrażliwości jest
postanowienie, aby patrzeć na świat
razem z osobami, które dostrzegają
bogate i różnorodne odcienie
rzeczywistości, jak to ma miejsce w
przypadku artystów, poetów. Któż
nie pamięta rozmowy z osobą, która
swoją rozważną opinią na temat
dzieła sztuki, odkryła przed nami
nowe odcienie świata?

Innym owocem umiarkowania jest
zdolność skupienia sił na projektach,
które sobie nakreśliliśmy. Może się
wydawać, że unikanie zbędnego
wpatrywania się w telefon albo



straty czasu w internecie podczas
pracy lub nauki to sprawy małej
wartości, które nie wpływają na bieg
naszego życia. W rzeczywistości
jednak ten rodzaj drobnych
wyrzeczeń może zdecydowanie
sprawić, że się skupimy i będziemy
realizować z całą mocą to, czego
chcemy. Powiedzenie «nie» temu, co
rozprasza umysł na tysiące spraw, to
równocześnie «tak» dla tego, co jest
naprawdę istotne. Poza tym ten
wysiłek rozwija wnętrze i z czasem
przyczynia się do zdemaskowania
tego, co powierzchowne, jako straty
czasu i wolności. «Życie odzyskuje
wówczas swe barwy, przyciemnione
brakiem umiarkowania, Znowu
jesteśmy zdolni myśleć o drugich,
dzielić się z drugimi, poświęcać się
wielkim sprawom» [10].

Bezinteresowne, pogodne i
przejrzyste spojrzenie uzdalnia nas
bardziej niż cokolwiek innego do
odkrywania prawdziwego piękna



wszystkiego, co istnieje. Życie cnotą
umiarkowania to możliwość
cieszenia się bardziej — nie mniej —
zarówno sprawami duchowymi, jak i
sprawami zmysłowymi. Wolna
relacja ze światem, wolna od
gorączkowego poszukiwania
przyjemności albo autoafirmacji,
prowadzi nas do postrzegania
prawdy spraw i osób, pozwala nam
odkryć piękno również w tym, co
najdelikatniejsze i najdyskretniejsze.
«Nie bez słuszności powiedziano, że
tylko ten, kto ma czyste serce, jest
zdolny śmiać się naprawdę. Nie
mniej prawdziwe jest, że tylko ten
dostrzega piękno świata, kto ogląda
go czystym spojrzeniem»[11]. Człowiek
żyjący cnotą umiarkowania dociera
głębiej, do prawdy spraw — świat
mówi mu o Bogu. Dlatego ten, kto
rzuci się w tę przygodę, z czasem
rozpozna samego siebie w owym
okrzyku św. Josemaríi: «Boże mój!
We wszystkim, co widzę, znajduję
urok i piękno»[12].



Tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Św. Josemaría, Instrukcja dla
Dzieła Św. Michała, 8 grudnia 1941 r.,
70.

[2] Św. Josemaría, Instrukcja dla
Dzieła Św. Rafała, 9 stycznia 1935 r.,
135

[3] Św. Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, II-II, q. 167 a.1 ad 2; a. 2
ad 1.

[4] Por. J. Pieper, Las virtudes
fundamentales, Rialp, Madrid 2007,
str. 291

[5] Św. Augustyn, Wyznania, X, 27, 38.
Tekst polski za: Św. Augustyn,
Wyznania, tłumaczył z języka
łacińskiego, wstępem i
komentarzami opatrzył ks. dr Jan
Czuj, Pax, Warszawa 1954.



[6] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga, 84.

[7] Św. Josemaría, Droga, 283.

[8] Franciszek, Orędzie na Światowy
Dzień Młodzieży 2015 roku, 31
stycznia 2015 r.

[9] Por. J. Pieper, Las virtudes
fundamentales, str. 224, w
nawiązaniu do św. Tomasza.

[10] Przyjaciele Boga, 84.

[11] J. Pieper, Las virtudes
fundamentales, str. 249.

[12] Św. Josemaría, Kuźnia, 415.

Maria Schoerghuber

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-

https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-11-wowczas-mowi-do-ciebie-swiat/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-11-wowczas-mowi-do-ciebie-swiat/


bozy-11-wowczas-mowi-do-ciebie-swiat/
(13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-11-wowczas-mowi-do-ciebie-swiat/

	Bardzo ludzcy i bardzo Boży (11): Wówczas mówi do ciebie świat

