opusdei.org

Bardzo ludzcy i
bardzo Bozy (10):
Pojde za Toba,
dokadkolwiek sie
udasz

Cnota mestwa pozwala nam
podazac za Jezusem niezaleznie
od zmieniajgcych sie

warunkow naszego zycia i
naszego otoczenia.

30-10-2022

Jezus opuszcza dom Szymona.
Wiasnie uzdrowil wielu chorych i



wypedzil bardzo wiele demonow.
Kiedy zamierzal przeptynac¢ na drugi
brzeg jeziora, zblizy} sie do Niego
uczony w PiSmie, by¢ moze olSniony
tymi wszystkimi cudami, i rzekl:
«Nauczycielu, pojde za Toba,
dokadkolwiek sie udasz» (Mt 8, 19).
Jakie intencje dziataly w glebi serca
tego czlowieka? Do jakiego stopnia
zdawal sobie sprawe z tego, co
oznaczalo pojscie za Nauczycielem?
Wiemy tylko, co odpowiedzial mu
Jezus: «Lisy majg nory, a ptaki
podniebne — gniazda, lecz Syn
Czlowieczy nie ma miejsca, gdzie by
glowe mogl potozyc» (Mt 8, 20).

Chociaz na pierwszy rzut oka stowa
te moga wydawac sie bardzo twarde,
jakby stuzace pozbawieniu kazdego
zhudzen, wszystko zalezy od tego,
czego uczony w PiSmie poszukiwal w
Chrystusie. Apostolowie z pewnoscia
styszeli podobne odpowiedzi i
odkrywali w nich raczej zaproszenie
niz ostrzezenie lub hamulec. W ten



sposob pojmuje sie, na przyklad, fakt,
ze Piotr, Jan i Jakub zostawili
«wszystko», kiedy Jezus powotlal ich
na zakonczenie dnia pracy (por. £k 5,
11) albo ze to samo zrobil Mateusz,
kiedy pobieral podatki, a Pan poszed}
go szukac (por. £k 5, 28). Apostotowie
rozumiejq, ze, chociaz brak miejsca
«gdzie by glowe (...) polozy¢» moze
oznaczac wielka ofiare, wszystko ma
niewielka warto$¢ w poréwnaniu z
zyciem u boku Jezusa.

Pan zatem wypowiada sie mocno,
poniewaz nie chce, zeby ten czlowiek
zostal zwiedziony, nie chce, zeby by¢
moze sadzil, ze skorzysta z
fantastycznego projektu, w ktorym
wszystko zawsze bedzie szlo jak z
platka. Dlatego ze w drodze u boku
Jezusa, czesto trudnosci —
zmeczenie, wlasne lub cudze wady,
niezrozumienie, nieporozumienia —
majg wiekszy ciezar niz by sie nam
to podobalo. To wlasnie wowczas
cnota mestwa, wywyzszona przez



laske Boza, okazuje sie decydujaca.
Cnota ta daje nam orez, zeby nasze
pragnienie podazania za Jezusem
«dokadkolwiek sie uda», bylo
wieksze niz jakakolwiek przeszkoda.

Uczuciowos$¢ zawsze skierowana
ku Bogu

«Szczescie w niebie jest dla tych,
ktorzy potrafia by¢ szczesliwi na
ziemi»", zwykl powtarzac $w.
Josemaria. W naszej codziennosci
jest wiele rzeczy, ktore sprawiaja
nam radosc, ale rodza sie réwniez
przeciwnosci, ktore wystawiaja nas
na probe. W tym sensie jest czyms$
logicznym, Ze nasze szczescie na
ziemi ma wiele wspolnego z
umiejetnoscia opanowywania tych
skomplikowanych chwil, tych dni, w
ktorych prawie nic nie wychodzi tak,
jak zaplanowaliSmy. Mestwo ma z
tym wiele wspolnego, poniewaz
przeobraza przeszkody w szanse, aby
ponownie ukierunkowac nasze



najglebsze pragnienia, po raz kolejny,
we wlasciwa strone — ku Bogu.
Mestwo ksztaltuje nasza
uczuciowos¢, zeby wiekszy wplyw
wywieral na nig Bog niz okolicznosci
osobiste lub zewnetrzne, ktore
zawsze moga sie zmienic.

Sa rzeczy niepotrzebne do szczescia,
ktore czasami by¢ moze jawig sie
nam jako niezbedne. Moze to miec
miejsce w przypadku pewnych
wygad, ktore dzisiaj sa niemal czyms
powszechnym, ale rowniez w
przypadku innych potrzeb, ktore
moglisSmy sobie stwarzac, niemal nie
zdajac sobie z tego sprawy.
Niezaleznie od uSwiadomienia sobie
tych zaleznosci chcemy by¢
wystarczajaco wolni, zeby
okolicznosci zewnetrzne nie
podejmowaly decyzji za nas, zeby zla
chwila nie pozbawiala nas usmiechu,
zeby zmeczenie nie pokonywalo nas
tak szybko albo zebySmy byli w
stanie rezygnowac z osobistego



upodobania na rzecz kogo$ innego.
Mestwo czyni nas mniej zaleznymi
od tego wszystkiego, co nie jest
miltoscia Boga, dzieki czemu
bedziemy zadowoleni posrod
roznych ludzi, w dowolnym miejscu,
i poSwiecajac sie dowolnemu
zadaniu.

I tak, kiedy ttumy chciaty oglosic¢
Jezusa krolem, entuzjazmujac sie
Jego cudami, On «nie datl sie uwies¢
triumfalizmmowi: by}l wolny. Jak na
pustyni, kiedy odrzucit pokusy
Szatana, dlatego ze byl wolny i Jego
wolnoscig bylo podazanie za wola
Ojca (...). PomySlmy dzisiaj o naszej
wolnosci (...). Czy jestem wolny? Czy
tez przeciwnie, jestem niewolnikiem
moich namietnosci, moich ambicji,
bogactw, mody?»®. Swiety Pawet
przekazuje nam swoje
doswiadczenie: «Ja bowiem
nauczylem sie wystarczac sobie w
warunkach, w jakich jestem. Umiem
cierpieC biede, umiem tez korzystac z



obfitosci. Do wszystkich w ogole
warunkow jestem zaprawiony: i by¢
sytym, i gtod cierpiec, korzystac z
obfitosci i doznawac niedostatku.
Wszystko moge w Tym, ktory mnie
umacnia» (Flp 4, 11-13). Dla niego nic
nie jest przeszkoda na jego drodze do
tego, czego naprawde pragnie —
milowac Boga calym swoim sercem.

Wieksze dobro jest niekiedy
najmniej oczywiste

Wystarczy realistyczne spojrzenie na
Swiat, zeby uznac koniecznos$c
mestwa. Zauwazamy, ze okolicznosci,
pozytywne lub negatywne,
wywierajg na nas wplyw. Zdajemy
sobie sprawe z koniecznosci
przetrwania pewnych trudnych
okresow bez zniechecenia i utraty
pogody ducha. Poza tym, wiemy z
wlasnego doswiadczenia, ze cenne
rzeczy wymagaja wysitku i
cierpliwosci — od postepow w nauce
albo przezwyciezania jakiejs wady



wlasnego charakteru az po
kultywowanie glebokich relacji z
innymi osobami albo wzrastanie w
przyjazni z Bogiem. Niemniej jednak,
mimo ze zdrowy rozsadek pokazuje
nam to wyraznie, nierzadko w
ktoryms punkcie rozumowania
schodzimy na manowece 1
pozostajemy z waska wizja mestwa
— jak gdyby byt to tylko ucigzliwy
trud wedrowki pod prad.

Mestwo nie polega na monotonnym
¢wiczeniu woli, aby przezwyciezac
samego siebie, aby sie nie skarzyc,
aby wyrzekac sie samego siebie lub
przeciwstawiac sie temu, czego nie
chcemy albo nie rozumiemy.
Patrzenie na mestwo w ten sposob
wyczerpie w koncu kazdego. Bycie
meznym polega raczej na
umacnianiu naszych przekonan, na
cigglym odnawianiu poruszajacej
nas mitosci, na sprawianiu, zeby z
wieksza silg blyszczaly w nas
najbardziej autentyczne dobra.



Wowczas bedziemy wybierac z coraz
wieksza tatwoscia, nawet z
upodobaniem, to, czego naprawde
chcemy, owa «najlepsza czastke», o
ktorej mowi Jezus (por. £k 10, 42).

Zobaczmy to na przykiadzie. Ten,
komu brakuje mestwa, by¢ moze nie
bedzie zdolny unikng¢ brutalnego
komentarza albo uSmiechnac sie,
kiedy jest zmeczony. W tego typu
sytuacjach zmeczenie jest powodem,
ktory najbardziej cigzy na ich
reakcjach albo decyzjach i sprawia,
ze traci sie z pola widzenia inne
powody, dla ktérych by¢ moze warto
byloby sie starac. Natomiast ten, kto
przyczynil sie do wzrostu wlasnego
mestwa, nie tylko moze
przezwyciezyc¢ zmeczenie, ale robi to,
dlatego ze dostrzega dobro, jakie to
przynosi, zaréwno jemu samemu, jak
1innym, a nawet odkrywa w tym
droge do milowania Boga. Tylko w
ten sposob takie dzialania jak
rezygnacja z drobnego upodobania,



wstawanie o stalej godzinie, unikanie
skarzenia sie albo wyswiadczenie
przystugi, ktorej spontanicznie
by$Smy nie wySwiadczyli,
przeobrazaja sie w Sposob
wychowywania nas w postrzeganiu
wiekszego, ale by¢ moze mniej
oczywistego dobra, przynajmniej na
poczatku.

Ten proces, z ktorego moglibySmy
widzie¢ tylko wyzwanie oznaczajgce
przezwyciezanie samego siebie, w
koncu istotnie czyni nas
wolniejszymi, poniewaz nasza rados¢
i nasz pokoj bedzie zalezec bardziej
od tego, czego naprawde chcemy,
mniej za$ od drobnego dyktatu
chwili, niezaleznie od tego czy ma on
charakter zewnetrzny czy
wewnetrzny. W walce o wzrost
mestwa chodzi wlasnie o
wykorzystywanie tych martwych pol,
ktore uniemozliwiajg nam
dostrzezenie niektorych aspektow
dobra, po prostu dlatego ze



oznaczaja wysitek. Ten, kto uczy sie
zyC z mestwem, bedzie mogt
wytrwa¢ w dobru, kiedy dobre
decyzje nie beda najbardziej
pociagajace. Bycie meznym to
postawa wlasciwa dla tego, kto
dostrzega rzeczywista wartosc
spraw.

Poruszanie sie ze swoboda w
rzeczywistosci

Kiedy stuchamy, jak Jezus mowi
uczonemu w PiSmie, Ze «nie ma
miejsca, gdzie by glowe mogt
polozyé», moglibySmy rowniez
sadzi¢, ze chce wystawic¢ go na probe
— «pojscie za Mna to nielatwa
sprawa, czy jestes pewien, ze chcesz
to zrobi¢?». Niemniej jednak,
znajdujemy inne ustepy Ewangelii, w
ktorych Pan wyraza sie w podobny
sposob i nie robi tego w charakterze
ostrzezenia, tylko — widzieliSmy to
przy powotaniu wielu apostolow —
zaproszenia: «Jesli kto$ chce iS¢ za



Mng, niech sie zaprze samego siebie,
niech co dnia bierze krzyz swdj i
niech Mnie nasladuje» (Lk 9, 23);
«Wchodzcie przez ciasng brame. Bo
szeroka jest brama i przestronna ta
droga, ktora prowadzi do zguby» (Mt
7,13). W zadnym wypadku nie
chodzi o wzywanie do cierpienia bez
sensu, tylko do rozwoju wielkiej
wolnosci — do powodowania w nas
stopniowego wzrostu pewnej
gotowosci serca, ktdre bedzie zdolne
milowac do konca, tak jak w
przypadku samego Jezusa Chrystusa.

«Do szczes$cia nie jest potrzebne
wygodne zycie, lecz zakochane
serce»”. Droga chrzescijanina jest
wymagajaca, poniewaz wymaga
coraz glebszej mitosci. Jak mowi owa
stara piesn, «serce, ktdre nie chce
znosic bolesci, przejdzie przez cale
zycie wolne od mitosci»*. Zycie
Jezusa pokazuje nam, jak
powinnismy mierzy¢ sie z
przeciwnosciami lub z bolem. Jego



mestwo to nie mestwo kogos, kto
buduje mury wokét siebie. To nie
mestwo kogos, kto zaklada zbroje,
zeby uniknac ran albo zeby nie
dotknela go rzeczywisto$¢. W
rzeczywistosci opor oparty o mury i
zbroje nie staje sie czescig naszej
osobowosci. Te Srodki raczej
utrudniaja kontakt, relacje z
rzeczywistoscia. Ich sztywnos¢
uniemozliwia poruszanie sie ze
swoboda.

Mestwo Jezusa, natomiast, prowadzi
ciggly dialog z tym, co Go otacza.
Jezus nie przyjmuje bolu tylko
dlatego, ze okazuje sie on ucigzliwy,
albo tez zeby sie pokazac lub cos
nam udowodnic¢. W rzeczywistosci,
po prostu przyjmuje bol, kiedy jest
taka potrzeba, nie pozwalajac na to,
zeby Go rozbroit. Widzi w
trudnosciach sens, ktory nadaje
przyczyny i glebie temu, co
przezywa, zamiast obroci¢ wszystko
w absurd. To za$ oznacza namietnie



kochac swiat w najpeiniejszym
sensie. Kocha¢ swiat to miec
zdolnos¢ mozliwosci nawigzywania
relacji ze Swiatem w calym jego
bogactwie, réwniez z ukrytg
wartoscia, w sytuacjach zyciowych,
w nas samych, w innych. Jezeli
bedziemy poszukiwac mestwa
Chrystusa, bedziemy osobami
wrazliwszymi i glebszymi, w pelni
zanurzonymi w rzeczywistosci,
zdolniejszymi do spotkania Boga we
wszystkim. Ostatecznie, bedziemy
osobami bardziej kontemplacyjnymi.

Cierpliwosé, aby dojsé do celu

«Chlubimy sie nadzieja chwaly
Bozej», pisze sw. Pawel. «Ale nie
tylko tym, lecz chlubimy sie takze z
uciskow, wiedzac, ze ucisk wyrabia
wytrwalosé¢, a wytrwalos¢ —
wyprobowana cnote, wyprébowana
zas cnota — nadzieje. A nadzieja
zawies¢ nie moze, poniewaz mitosc
Boza rozlana jest w sercach naszych



przez Ducha Swietego, ktory zostal
nam dany» (Rz 5, 2-5). Kazda
dobrowolnie podjeta ofiara, kazda
przeciwnos$c przyjeta bez buntu,
kazde zwyciestwo uczynione z
mitosci, potwierdza w nas ponownie
przekonanie, ze nasze szczescie jest
w Bogu, bardziej niz w jakiejkolwiek
innej rzeczywistos$ci. Codzienna
walka zamienia sie wowczas w
postepujace zdobywanie
prawdziwego dobra, ktore udziela
nam nieco przyszitej chwaly, do
ktorej dazymy. Walka zamienia sie w
droge nadziei.

Zwyczajowe poszukiwanie
autentycznego i ukrytego dobra w
naszych decyzjach udziela nam
ducha, zeby nie zadowalac sie tym,
co bezposrednie albo ulotne. To za$
wzbudza cierpliwos¢. Zaczynamy
oczekiwac coraz wiecej w mitosci,
ktora nie zawodzi 1 ktéra nadaje sens
naszym wysitkom. Dlatego cztowiek
mezny nie rozpacza, nie traci pogody



wobec porazki albo kiedy opdzniaja
sie owoce pracy. Cierpliwosc to nie
jest ani naiwny optymizm, ani
rezygnacja. To postawa wolnego
czlowieka, ktory mituje nie tylko w
pewnych okresach, ale walczy z
oczami utkwionymi zawsze w cel,
ktory go oczekuje. Glebokie
przekonanie, aby nie chcie¢
poprzestac¢ na czyms$ mniejszym niz
szczescie w niebie, moze
podtrzymywac konieczna codzienng
walke, pozwalajgaca podazac za
Jezusem, «dokadkolwiek sie uda». To
wlasnie jest mestwo. Mocne serce,
ktore nie traci z pola widzenia celu i
moze «walczy¢ z MiloSci do ostatniej

chwili»®.

Thum. Bronistaw Jakubowski
™ Sw. Josemaria, Kuznia, 1005.

2 Franciszek, Homilia, 13 kwietnia
2018 r.

¥ Sw. Josemaria, Bruzda, 795.



"' Tuan del Encina, «A los érboles
altos».

1 Sw. Josemaria, «Tiempo de
reparar» [Czas wynagradzanial], 4, w:
En didlogo con el Sefior, edicion
historico-critica.

Magdalena Oyarzun

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-
bozy-10-pojde-za-toba-dokadkolwiek-
sie-udasz/ (13-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-10-pojde-za-toba-dokadkolwiek-sie-udasz/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-10-pojde-za-toba-dokadkolwiek-sie-udasz/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-10-pojde-za-toba-dokadkolwiek-sie-udasz/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-10-pojde-za-toba-dokadkolwiek-sie-udasz/

	Bardzo ludzcy i bardzo Boży (10): Pójdę za Tobą, dokądkolwiek się udasz

