
opusdei.org

Bardzo ludzcy i
bardzo Boży (10):
Pójdę za Tobą,
dokądkolwiek się
udasz

Cnota męstwa pozwala nam
podążać za Jezusem niezależnie
od zmieniających się
warunków naszego życia i
naszego otoczenia.

30-10-2022

Jezus opuszcza dom Szymona.
Właśnie uzdrowił wielu chorych i



wypędził bardzo wiele demonów.
Kiedy zamierzał przepłynąć na drugi
brzeg jeziora, zbliżył się do Niego
uczony w Piśmie, być może olśniony
tymi wszystkimi cudami, i rzekł:
«Nauczycielu, pójdę za Tobą,
dokądkolwiek się udasz» (Mt 8, 19).
Jakie intencje działały w głębi serca
tego człowieka? Do jakiego stopnia
zdawał sobie sprawę z tego, co
oznaczało pójście za Nauczycielem?
Wiemy tylko, co odpowiedział mu
Jezus: «Lisy mają nory, a ptaki
podniebne — gniazda, lecz Syn
Człowieczy nie ma miejsca, gdzie by
głowę mógł położyć» (Mt 8, 20).

Chociaż na pierwszy rzut oka słowa
te mogą wydawać się bardzo twarde,
jakby służące pozbawieniu każdego
złudzeń, wszystko zależy od tego,
czego uczony w Piśmie poszukiwał w
Chrystusie. Apostołowie z pewnością
słyszeli podobne odpowiedzi i
odkrywali w nich raczej zaproszenie
niż ostrzeżenie lub hamulec. W ten



sposób pojmuje się, na przykład, fakt,
że Piotr, Jan i Jakub zostawili
«wszystko», kiedy Jezus powołał ich
na zakończenie dnia pracy (por. Łk 5,
11) albo że to samo zrobił Mateusz,
kiedy pobierał podatki, a Pan poszedł
go szukać (por. Łk 5, 28). Apostołowie
rozumieją, że, chociaż brak miejsca
«gdzie by głowę (…) położyć» może
oznaczać wielką ofiarę, wszystko ma
niewielką wartość w porównaniu z
życiem u boku Jezusa.

Pan zatem wypowiada się mocno,
ponieważ nie chce, żeby ten człowiek
został zwiedziony, nie chce, żeby być
może sądził, że skorzysta z
fantastycznego projektu, w którym
wszystko zawsze będzie szło jak z
płatka. Dlatego że w drodze u boku
Jezusa, często trudności —
zmęczenie, własne lub cudze wady,
niezrozumienie, nieporozumienia —
mają większy ciężar niż by się nam
to podobało. To właśnie wówczas
cnota męstwa, wywyższona przez



łaskę Bożą, okazuje się decydująca.
Cnota ta daje nam oręż, żeby nasze
pragnienie podążania za Jezusem
«dokądkolwiek się uda», było
większe niż jakakolwiek przeszkoda.

Uczuciowość zawsze skierowana
ku Bogu

«Szczęście w niebie jest dla tych,
którzy potrafią być szczęśliwi na
ziemi»[1], zwykł powtarzać św.
Josemaría. W naszej codzienności
jest wiele rzeczy, które sprawiają
nam radość, ale rodzą się również
przeciwności, które wystawiają nas
na próbę. W tym sensie jest czymś
logicznym, że nasze szczęście na
ziemi ma wiele wspólnego z
umiejętnością opanowywania tych
skomplikowanych chwil, tych dni, w
których prawie nic nie wychodzi tak,
jak zaplanowaliśmy. Męstwo ma z
tym wiele wspólnego, ponieważ
przeobraża przeszkody w szanse, aby
ponownie ukierunkować nasze



najgłębsze pragnienia, po raz kolejny,
we właściwą stronę — ku Bogu.
Męstwo kształtuje naszą
uczuciowość, żeby większy wpływ
wywierał na nią Bóg niż okoliczności
osobiste lub zewnętrzne, które
zawsze mogą się zmienić.

Są rzeczy niepotrzebne do szczęścia,
które czasami być może jawią się
nam jako niezbędne. Może to mieć
miejsce w przypadku pewnych
wygód, które dzisiaj są niemal czymś
powszechnym, ale również w
przypadku innych potrzeb, które
mogliśmy sobie stwarzać, niemal nie
zdając sobie z tego sprawy.
Niezależnie od uświadomienia sobie
tych zależności chcemy być
wystarczająco wolni, żeby
okoliczności zewnętrzne nie
podejmowały decyzji za nas, żeby zła
chwila nie pozbawiała nas uśmiechu,
żeby zmęczenie nie pokonywało nas
tak szybko albo żebyśmy byli w
stanie rezygnować z osobistego



upodobania na rzecz kogoś innego.
Męstwo czyni nas mniej zależnymi
od tego wszystkiego, co nie jest
miłością Boga, dzięki czemu
będziemy zadowoleni pośród
różnych ludzi, w dowolnym miejscu,
i poświęcając się dowolnemu
zadaniu.

I tak, kiedy tłumy chciały ogłosić
Jezusa królem, entuzjazmując się
Jego cudami, On «nie dał się uwieść
triumfalizmowi: był wolny. Jak na
pustyni, kiedy odrzucił pokusy
Szatana, dlatego że był wolny i Jego
wolnością było podążanie za wolą
Ojca (…). Pomyślmy dzisiaj o naszej
wolności (…). Czy jestem wolny? Czy
też przeciwnie, jestem niewolnikiem
moich namiętności, moich ambicji,
bogactw, mody?»[2]. Święty Paweł
przekazuje nam swoje
doświadczenie: «Ja bowiem
nauczyłem się wystarczać sobie w
warunkach, w jakich jestem. Umiem
cierpieć biedę, umiem też korzystać z



obfitości. Do wszystkich w ogóle
warunków jestem zaprawiony: i być
sytym, i głód cierpieć, korzystać z
obfitości i doznawać niedostatku.
Wszystko mogę w Tym, który mnie
umacnia» (Flp 4, 11-13). Dla niego nic
nie jest przeszkodą na jego drodze do
tego, czego naprawdę pragnie —
miłować Boga całym swoim sercem.

Większe dobro jest niekiedy
najmniej oczywiste

Wystarczy realistyczne spojrzenie na
świat, żeby uznać konieczność
męstwa. Zauważamy, że okoliczności,
pozytywne lub negatywne,
wywierają na nas wpływ. Zdajemy
sobie sprawę z konieczności
przetrwania pewnych trudnych
okresów bez zniechęcenia i utraty
pogody ducha. Poza tym, wiemy z
własnego doświadczenia, że cenne
rzeczy wymagają wysiłku i
cierpliwości — od postępów w nauce
albo przezwyciężania jakiejś wady



własnego charakteru aż po
kultywowanie głębokich relacji z
innymi osobami albo wzrastanie w
przyjaźni z Bogiem. Niemniej jednak,
mimo że zdrowy rozsądek pokazuje
nam to wyraźnie, nierzadko w
którymś punkcie rozumowania
schodzimy na manowce i
pozostajemy z wąską wizją męstwa
— jak gdyby był to tylko uciążliwy
trud wędrówki pod prąd.

Męstwo nie polega na monotonnym
ćwiczeniu woli, aby przezwyciężać
samego siebie, aby się nie skarżyć,
aby wyrzekać się samego siebie lub
przeciwstawiać się temu, czego nie
chcemy albo nie rozumiemy.
Patrzenie na męstwo w ten sposób
wyczerpie w końcu każdego. Bycie
mężnym polega raczej na
umacnianiu naszych przekonań, na
ciągłym odnawianiu poruszającej
nas miłości, na sprawianiu, żeby z
większą siłą błyszczały w nas
najbardziej autentyczne dobra.



Wówczas będziemy wybierać z coraz
większą łatwością, nawet z
upodobaniem, to, czego naprawdę
chcemy, ową «najlepszą cząstkę», o
której mówi Jezus (por. Łk 10, 42).

Zobaczmy to na przykładzie. Ten,
komu brakuje męstwa, być może nie
będzie zdolny uniknąć brutalnego
komentarza albo uśmiechnąć się,
kiedy jest zmęczony. W tego typu
sytuacjach zmęczenie jest powodem,
który najbardziej ciąży na ich
reakcjach albo decyzjach i sprawia,
że traci się z pola widzenia inne
powody, dla których być może warto
byłoby się starać. Natomiast ten, kto
przyczynił się do wzrostu własnego
męstwa, nie tylko może
przezwyciężyć zmęczenie, ale robi to,
dlatego że dostrzega dobro, jakie to
przynosi, zarówno jemu samemu, jak
i innym, a nawet odkrywa w tym
drogę do miłowania Boga. Tylko w
ten sposób takie działania jak
rezygnacja z drobnego upodobania,



wstawanie o stałej godzinie, unikanie
skarżenia się albo wyświadczenie
przysługi, której spontanicznie
byśmy nie wyświadczyli,
przeobrażają się w sposób
wychowywania nas w postrzeganiu
większego, ale być może mniej
oczywistego dobra, przynajmniej na
początku.

Ten proces, z którego moglibyśmy
widzieć tylko wyzwanie oznaczające
przezwyciężanie samego siebie, w
końcu istotnie czyni nas
wolniejszymi, ponieważ nasza radość
i nasz pokój będzie zależeć bardziej
od tego, czego naprawdę chcemy,
mniej zaś od drobnego dyktatu
chwili, niezależnie od tego czy ma on
charakter zewnętrzny czy
wewnętrzny. W walce o wzrost
męstwa chodzi właśnie o
wykorzystywanie tych martwych pól,
które uniemożliwiają nam
dostrzeżenie niektórych aspektów
dobra, po prostu dlatego że



oznaczają wysiłek. Ten, kto uczy się
żyć z męstwem, będzie mógł
wytrwać w dobru, kiedy dobre
decyzje nie będą najbardziej
pociągające. Bycie mężnym to
postawa właściwa dla tego, kto
dostrzega rzeczywistą wartość
spraw.

Poruszanie się ze swobodą w
rzeczywistości

Kiedy słuchamy, jak Jezus mówi
uczonemu w Piśmie, że «nie ma
miejsca, gdzie by głowę mógł
położyć», moglibyśmy również
sądzić, że chce wystawić go na próbę
— «pójście za Mną to niełatwa
sprawa, czy jesteś pewien, że chcesz
to zrobić?». Niemniej jednak,
znajdujemy inne ustępy Ewangelii, w
których Pan wyraża się w podobny
sposób i nie robi tego w charakterze
ostrzeżenia, tylko — widzieliśmy to
przy powołaniu wielu apostołów —
zaproszenia: «Jeśli ktoś chce iść za



Mną, niech się zaprze samego siebie,
niech co dnia bierze krzyż swój i
niech Mnie naśladuje» (Łk 9, 23);
«Wchodźcie przez ciasną bramę. Bo
szeroka jest brama i przestronna ta
droga, która prowadzi do zguby» (Mt
7, 13). W żadnym wypadku nie
chodzi o wzywanie do cierpienia bez
sensu, tylko do rozwoju wielkiej
wolności — do powodowania w nas
stopniowego wzrostu pewnej
gotowości serca, które będzie zdolne
miłować do końca, tak jak w
przypadku samego Jezusa Chrystusa.

«Do szczęścia nie jest potrzebne
wygodne życie, lecz zakochane
serce»[3]. Droga chrześcijanina jest
wymagająca, ponieważ wymaga
coraz głębszej miłości. Jak mówi owa
stara pieśń, «serce, które nie chce
znosić boleści, przejdzie przez całe
życie wolne od miłości»[4]. Życie
Jezusa pokazuje nam, jak
powinniśmy mierzyć się z
przeciwnościami lub z bólem. Jego



męstwo to nie męstwo kogoś, kto
buduje mury wokół siebie. To nie
męstwo kogoś, kto zakłada zbroję,
żeby uniknąć ran albo żeby nie
dotknęła go rzeczywistość. W
rzeczywistości opór oparty o mury i
zbroje nie staje się częścią naszej
osobowości. Te środki raczej
utrudniają kontakt, relację z
rzeczywistością. Ich sztywność
uniemożliwia poruszanie się ze
swobodą.

Męstwo Jezusa, natomiast, prowadzi
ciągły dialog z tym, co Go otacza.
Jezus nie przyjmuje bólu tylko
dlatego, że okazuje się on uciążliwy,
albo też żeby się pokazać lub coś
nam udowodnić. W rzeczywistości,
po prostu przyjmuje ból, kiedy jest
taka potrzeba, nie pozwalając na to,
żeby Go rozbroił. Widzi w
trudnościach sens, który nadaje
przyczyny i głębię temu, co
przeżywa, zamiast obrócić wszystko
w absurd. To zaś oznacza namiętnie



kochać świat w najpełniejszym
sensie. Kochać świat to mieć
zdolność możliwości nawiązywania
relacji ze światem w całym jego
bogactwie, również z ukrytą
wartością, w sytuacjach życiowych,
w nas samych, w innych. Jeżeli
będziemy poszukiwać męstwa
Chrystusa, będziemy osobami
wrażliwszymi i głębszymi, w pełni
zanurzonymi w rzeczywistości,
zdolniejszymi do spotkania Boga we
wszystkim. Ostatecznie, będziemy
osobami bardziej kontemplacyjnymi.

Cierpliwość, aby dojść do celu

«Chlubimy się nadzieją chwały
Bożej», pisze św. Paweł. «Ale nie
tylko tym, lecz chlubimy się także z
ucisków, wiedząc, że ucisk wyrabia
wytrwałość, a wytrwałość —
wypróbowaną cnotę, wypróbowana
zaś cnota — nadzieję. A nadzieja
zawieść nie może, ponieważ miłość
Boża rozlana jest w sercach naszych



przez Ducha Świętego, który został
nam dany» (Rz 5, 2-5). Każda
dobrowolnie podjęta ofiara, każda
przeciwność przyjęta bez buntu,
każde zwycięstwo uczynione z
miłości, potwierdza w nas ponownie
przekonanie, że nasze szczęście jest
w Bogu, bardziej niż w jakiejkolwiek
innej rzeczywistości. Codzienna
walka zamienia się wówczas w
postępujące zdobywanie
prawdziwego dobra, które udziela
nam nieco przyszłej chwały, do
której dążymy. Walka zamienia się w
drogę nadziei.

Zwyczajowe poszukiwanie
autentycznego i ukrytego dobra w
naszych decyzjach udziela nam
ducha, żeby nie zadowalać się tym,
co bezpośrednie albo ulotne. To zaś
wzbudza cierpliwość. Zaczynamy
oczekiwać coraz więcej w miłości,
która nie zawodzi i która nadaje sens
naszym wysiłkom. Dlatego człowiek
mężny nie rozpacza, nie traci pogody



wobec porażki albo kiedy opóźniają
się owoce pracy. Cierpliwość to nie
jest ani naiwny optymizm, ani
rezygnacja. To postawa wolnego
człowieka, który miłuje nie tylko w
pewnych okresach, ale walczy z
oczami utkwionymi zawsze w cel,
który go oczekuje. Głębokie
przekonanie, aby nie chcieć
poprzestać na czymś mniejszym niż
szczęście w niebie, może
podtrzymywać konieczną codzienną
walkę, pozwalającą podążać za
Jezusem, «dokądkolwiek się uda». To
właśnie jest męstwo. Mocne serce,
które nie traci z pola widzenia celu i
może «walczyć z Miłości do ostatniej
chwili»[5].

Tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Św. Josemaría, Kuźnia, 1005.

[2] Franciszek, Homilia, 13 kwietnia
2018 r.

[3] Św. Josemaría, Bruzda, 795.



[4] Juan del Encina, «A los árboles
altos».

[5] Św. Josemaría, «Tiempo de
reparar» [Czas wynagradzania], 4, w:
En diálogo con el Señor, edición
histórico-crítica.

Magdalena Oyarzún

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-
bozy-10-pojde-za-toba-dokadkolwiek-

sie-udasz/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-10-pojde-za-toba-dokadkolwiek-sie-udasz/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-10-pojde-za-toba-dokadkolwiek-sie-udasz/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-10-pojde-za-toba-dokadkolwiek-sie-udasz/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-i-bardzo-bozy-10-pojde-za-toba-dokadkolwiek-sie-udasz/

	Bardzo ludzcy i bardzo Boży (10): Pójdę za Tobą, dokądkolwiek się udasz

