
opusdei.org

Bardzo ludzcy i
bardzo Boży (9):
Patrzenie razem z
Bogiem jako dar

Niektóre cnoty przygotowujące
do bycia duszą kontemplacyjną
w codzienności.

07-12-2021

Obserwować z uwagą i miłością
rzeczywistość – z tym opisem
zgodnych jest wielu myślicieli,
naukowców lub artystów, którzy
uprawiali sztukę kontemplacji.
Odkrywać bogactwo prawdy i piękna



kryjących się za tym, co istnieje,
nawet tam, gdzie tego nie
podejrzewaliśmy. Oczyszczać się z
naszych pragnień kontrolowania
wszystkiego, żeby w zamian
korzystać z tego, co jest nam
dostępne, zwłaszcza z tego, co małe.
Dlaczego, jeżeli chodzi po prostu o to,
żeby obserwować w określony
sposób, czasami czynność ta może się
nam wydawać tak skomplikowana?
Nauka takiej obserwacji stanowi dla
nas szczególną nadzieję, ponieważ
wiemy, że skoro całe stworzenie
zasługuje na kontemplację przez
ludzi, o wiele bardziej zasługuje na to
Stwórca, w którego nieskończonym
pięknie odzwierciedlają się wszystkie
znane cuda.

Zostaliśmy stworzeni przez Boga do
kontemplacji. Będzie ona doskonała
w przyszłym życiu, kiedy będziemy
oglądać Stworzyciela twarzą w twarz
i w Nim z jasnością będziemy
rozumieć wszystko i ze wszystkiego



korzystać. Niemniej jednak, jak
przypominał św. Josemaría, jesteśmy
powołani już teraz, w każdej chwili,
codziennie, do «oglądania Boga we
wszystkich ziemskich rzeczach: w
osobach, w wydarzeniach, w tym, co
jest wielkie, i w tym, co wydaje się
małe, w tym, co się nam podoba, i w
tym, co jest uważane za bolesne»[1].
Chcemy zamieniać wszystko w
uwielbienie, dziękczynienie,
wynagrodzenie i błaganie. Nie
patrzymy na Boga mimo codziennej
krzątaniny, tylko właśnie poprzez tę
krzątaninę, wykorzystując ją jako
narzędzie do znalezienia się w
niebie.

Wówczas zrodzi się w nas to, co św.
Tomasz z Akwinu definiował jako
«zwyczajne odczuwanie prawdy
pochodzące z miłości»[2]. Chodzi o
sposób oglądania rzeczywistości,
który nie zależy od odebranego
wykształcenia ani od naszej pracy
zawodowej. Jest w zasięgu



wszystkich, w każdej chwili, dlatego
że rodzi się z miłości otrzymanej od
Boga, która przesyca nasze
spojrzenie. Wszyscy Święci, tak
różniący się od siebie, uczeni i mniej
uczeni, poświęcający się tak różnym
zajęciom, widzieli w swoim życiu, jak
wzrasta ta bliskość ze Stwórcą.
Dlatego chyba przede wszystkim
powinniśmy przypomnieć to, co
mówi Katechizm Kościoła – że
kontemplacja jest darem[3]. Nie jest to
coś, co możemy osiągnąć tylko mocą
naszej woli, siłą planowania czy
strategii. Przede wszystkim
powinniśmy się otworzyć na dary
Boże, przysposobić się do ich
przyjęcia, to zaś oznacza
kultywowanie pewnych cnót
przygotowujących teren.

Odwaga otwarcia drzwi

«Oto stoję u drzwi i kołaczę – mówi
nam Pan – jeśli ktoś posłyszy mój
głos i drzwi otworzy, wejdę do niego i



będę z nim wieczerzał, a on ze
Mną» (Ap 3, 20). W kaplicy Keble
College Uniwersytetu w Oksfordzie,
znajduje się obraz zatytułowany
«Światłość świata», przedstawiający
tę scenę z Apokalipsy. Jezus ukazuje
się w królewskim stroju, z latarnią,
która oświetla dom, kiedy On
delikatnie puka do drzwi. Na ziemi
widać chwasty, które wyrosły,
dlatego że drzwi przez długi czas
były zamknięte.

Pan prosi, żebyśmy codziennie
otwierali drzwi naszego serca, gdyż
chce podarować nam życie
kontemplacyjne, jak na owym
obrazie z połowy XIX wieku. Reakcja
Adama i Ewy – naszych pierwszych
rodziców – po utracie niewinności,
była całkowicie przeciwna: ukryć się
i upierać się przy zamknięciu drzwi,
żeby uniknąć spojrzenia Boga… My
wszyscy, jako ich potomkowie,
zachowujemy do pewnego stopnia tę
skłonność. Chodzi być może o



nieuzasadnioną obawę przed tym,
czego Bóg może od nas zażądać,
strach przed poczuciem zależności,
niepewność, że utracimy ulotną
kontrolę nad naszym życiem. Być
może też po prostu wolimy wygodną
bezczynność, która utrzymuje nas z
daleka od tego, co duchowe, ze
względu na wysiłek, jaki oznacza
przygotowanie się do przyjęcia tego
daru.

«W pewnym sensie codziennie
powtarza się scena z Betlejem. Mogło
się zdarzyć, że powiedzieliśmy, jeśli
nie słowem, to postępkiem: non est
locus in diversorio – nie ma miejsca
dla Ciebie w moim sercu. Przebacz
mi, Boże!»[4]. Niezależnie od innych
przeszkód, które czasami mogą nam
się wydawać najistotniejsze do
pokonania, jak brak czasu, oschłość,
rozproszenie albo własna
niegodność, to dziwne podejrzenie w
stosunku do Boga zwykle jest
chwastem, które trzeba wyplenić,



żeby otworzyć drzwi swojego serca i
dzięki temu móc spoglądać na
naszego Stwórcę.

Pokora i wyrzeczenie, które nadają
nam lekkość

«Kontemplacja jest (…) darem, łaską;
nie można przyjąć jej inaczej jak
tylko w pokorze i ubóstwie»[5]. Przede
wszystkim wiąże się to z trudnym
zadaniem pogodnego przyjęcia
prawdy o nas samych i o innych. Nie
możemy przygotować się do
przyjęcia daru obserwacji rzeczy w
taki sposób, jak robi to Bóg, jeżeli
nieustannie zakładamy maski, jeżeli
wymyślamy je dla innych albo jeżeli
zakrywamy rzeczywistość naszą
fantazją, niezależnie od tego, jak
dobra mogłaby się wydawać. Język
Jezusa zawsze jest prosty i głęboki,
patrzy na sprawy takimi, jakie są,
zawsze z miłosierdziem, podczas gdy
my często możemy być nieco



uwikłani, powierzchowni albo z
pychą osądzać to, co nas otacza.

«O, gdybyś znała dar Boży i
wiedziała, kim jest Ten, kto ci mówi:
Daj Mi się napić» (J 4, 10), mówi Jezus
do Samarytanki. Również, w innej
chwili, pyta Apostoła Filipa: «Tak
długo jestem z wami, a jeszcze Mnie
nie poznałeś?” (J 14, 9). Pokora
wiedzie nas również do przyznania,
że mało wiemy o Panu i o Jego
sposobie panowania nad światem.
«Po upływie pięćdziesięciu lat jestem
nadal jak gaworzące dziecko:
zaczynam wciąż od nowa»[6], mówił
św. Josemaría w swojej modlitwie,
niedługo przed odejściem do nieba.
Jeżeli będziemy unikać naszej
skłonności do chęci panowania nad
wszystkim przy pomocy wątłego
światła naszego rozumu, Bóg będzie
mógł objawić nam to, co zakrywa
przed mądrymi i roztropnymi (por.
Mt 11, 25).



Z drugiej strony, żeby być
kontemplatykami, musimy używać
ziemskich dóbr w taki sposób, żeby
pomagały nam przylgnąć do dóbr
wiekuistych, a nie odwrotnie. Serce,
które nie przywiązuje się do dóbr
materialnych, jest zdolne do
przyjmowania dóbr duchowych, jest
lekkie, żeby podjąć lot ku Bogu,
ustępuje miejsca darom łaski. Jezus,
Stwórca i Pan świata, żył, wyrzekając
się wszystkiego, w zwykłej wiosce.
Cierpiał chłód w zimie, spiekotę w
lecie, zarządzał ubogimi dobrami i
bardzo się o nie troszczył.
Ostatecznie chodzi o to, żeby nie
kierować ku rzeczom ziemskim
takiego pragnienia, na jakie
zasługuje jedynie Bóg.

Niemniej jednak, jeżeli ubóstwo
ułatwia kontemplację, dzieje się
również na odwrót, ponieważ jedno i
drugie karmią się nawzajem. «Kiedy
kontemplujemy – tłumaczy Papież
Franciszek – odkrywamy w innych



ludziach i w przyrodzie coś więcej
niż ich użyteczność (…). Jak nauczało
wielu mistrzów duchowych, niebo,
ziemia, morze, każde stworzenie
posiada tę charakterystyczną lub
mistyczną zdolność skierowywania
nas na nowo ku Stwórcy i do
komunii ze stworzeniem.
Kontemplacja prowadzi do
zadziwienia nie tylko z powodu tego,
co widzimy, ale także dlatego, że
czujemy się integralną częścią tego
piękna; czujemy też powołanie, by go
strzec»[7]. Wbrew logice zagarniania
wszystkiego dla samego siebie
możemy kultywować zadziwienie i
troskę. To jest logika Boga, który z
miłością patrzy na swoje stworzenie.

Poszukiwać owej błogosławionej
samotności, żeby się modlić

Dno morskie kryje wiele cudów,
których nie widać z brzegu: rafa
koralowa, rośliny, ryby, wszystko
wielokształtne i wielobarwne.



Muszle, perły, nawet skarby lub
przedmioty archeologiczne wielkiej
wartości. Aby dostać się do tego
wszystkiego, nurkowie mają w
swoim wyposażeniu pas z
ołowianymi ciężarkami. Nie jest to
przeszkoda. To urządzenie dodaje im
wagi pod wodą, przeciwdziałając
skłonności ciała do unoszenia się w
wodzie i wynurzania na
powierzchnię. W analogiczny sposób
wszyscy potrzebujemy wewnętrznego
ciężaru, żeby nurkować w morzu
kontemplacji Boga, głęboko pod
powierzchnią i daleko od
roztargnienia.

Św. Grzegorz Wielki utrzymywał, że
aby dusza doszła do kontemplacji
niewidzialnej natury Boga,
pierwszym stopniem jest nauczenie
się skupienia na sobie samej[8].
Ewangelie ukazują nam często Jezusa
modlącego się w spokojnych i
odosobnionych miejscach. Jeżeli Syn
Boży odczuwał potrzebę



przebywania sam na sam ze swoim
Ojcem, o ileż bardziej będziemy
potrzebowali tego my wszyscy.
Musimy utracić strach, który być
może wzbudza w nas cisza,
będziemy poszukiwać «tej
błogosławionej samotności, która jest
tak potrzebna do podtrzymywania
życia wewnętrznego»[9].

W XVI wieku pewne hiszpańskie
małżeństwo poprosiło św. Piotra z
Alkantary, żeby nauczył je prowadzić
dialog z Bogiem. Pośród swoich rad
kastylijski mistyk mówił, że «jeżeli
czas modlitwy jest krótki, zużywa się
go w całości na uspokojenie
wyobraźni i wyciszenie serca. Kiedy
zaś serce jest już ciche, modlitwa się
kończy, właśnie wówczas, kiedy była
najbardziej potrzebna»[10]. Dlatego
zawsze dobrze jest uciekać się do
naszych zwyczajów pobożności bez
pośpiechu, mając wystarczająco dużo
czasu, unikając sytuacji, w których



«zmysły masz rozbudzone, a duszę
uśpioną»[11].

Dieta pomagająca smakować
codzienność

Technika oferuje nam szybki dostęp
do mnóstwa informacji i szybką
komunikację. Dobrze wiemy, że jeżeli
będziemy nieostrożni, korzyść ta
zamieni się w złą towarzyszkę
naszego dialogu z Bogiem. Jeżeli
zmysły przyzwyczają się tylko do
tych szybkości i bodźców, kiedy inne
zadanie wymaga odmiennej
działalności umysłu, łatwo jest ulec
rozproszeniu. Wówczas poszukuje
się nieustannych podniet
emocjonalnych, żeby czuć się dobrze,
obok szarości życia codziennego, od
której ucieka się niemal
nieświadomie. Ta postawa może
nawet uderzać w innych, dlatego że,
jak objaśnia św. Faustyna Kowalska,
«dusze mniej skupione chcą, aby i



inni byli im podobni, ponieważ są dla
nich ustawicznym wyrzutem»[12].

Do lepszego przygotowania się do
modlitwy może nam posłużyć
zdrowa dieta cyfrowa. Tak samo
postępują sportowcy, którzy chcą
pokonywać długie dystanse. W
pewnych chwilach podczas tygodnia
trzeba umieć się obywać bez
urządzeń elektronicznych. Nauczyć
się pogodnie kontemplować
przyrodę, krajobraz, dzieło sztuki.
Przeczytać dobrą książkę albo
obejrzeć dobry film, nie pozwalając
sobie niczym przerwać... Wszystko to
są zajęcia, które wymagają pewnego
wysiłku od naszych władz
umysłowych. W zamian jednak
oferują rekompensatę polegającą na
odkrywaniu najgłębszych warstw
rzeczywistości, ćwiczą nasze
spojrzenie, żeby umieć przyjmować
jako dar, z coraz większą bliskością,
spojrzenie Boga.



W każdym razie nie powinniśmy się
zniechęcać na tej drodze. Tym, co
najbardziej podoba się Bogu, jeśli
chodzi o nasze chwile modlitwy, jest
dobra wola towarzyszenia Mu, nasza
prosta obecność i towarzystwo,
niczym w przypadku małego dziecka
w stosunku do jego rodziców.
Zachęceni tą synowską postawą,
będziemy nabierać odwagi, żeby
przezwyciężać niepokój wobec
pozornego milczenia i samotności
modlitwy. Żaden środek, którego
będziemy używać podczas modlitwy,
nie zastąpi autentycznego impulsu,
aby obcować z Bogiem sam na sam,
dobrowolnej i przemyślanej decyzji,
żeby powiedzieć Bogu niezastąpione:
«kocham Cię», którego nikt za nas nie
może wypowiedzieć.

[1] Św. Josemaría, Rozważanie, 25
grudnia 1973 r.

[2] Por. Św. Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, II-II, c. 180, a. 3; a. 6.



[3] Katechizm Kościoła Katolickiego,
2713.

[4] Św. Josemaría, cytowany w:
Salvador Bernal, Josemaría Escrivá
de Balaguer. Szkic biografii
Założyciela Opus Dei, Księgarnia Św.
Jacka, Katowice 1991, str. 310.

[5]Katechizm Kościoła Katolickiego,
2713.

[6]Św. Josemaría, cytowany w:
Salvador Bernal, str. 308.

[7]Franciszek, Audiencja, 16 września
2020 r.

[8] Św. Grzegorz Wielki, Homilie na
Księgę Ezechiela, II,5,9.

[9] Św. Josemaría, Droga, 304.

[10]Św. Piotr z Alkantary, Traktat o
modlitwie i medytacji, XII,6.

[11]Św. Josemaría, Droga, 368.



[12]Św. Faustyna Kowalska, 
Dzienniczek, 147.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/bardzo-ludzcy-9/ (12-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-9/
https://opusdei.org/pl-pl/article/bardzo-ludzcy-9/

	Bardzo ludzcy i bardzo Boży (9): Patrzenie razem z Bogiem jako dar

