
opusdei.org

Aprobata dla Dzieła
jako Pobożnego
Stowarzyszenia

Fragment z książki Andresa
Vazqueza de Prada Tom 2.

10-02-2020

Ostatnie miesiące życia Babci na tym
świecie były dosyć niespokojne. To
samo w sobie nie było niczym
szczególnym. Nieszczęścia – Krzyż
Pański – spotykał Escrivów dość
często. Don Josemaría, od chwili, gdy
został głową rodziny, pośród cierpień
zawsze postępował – w sposób



dosłowny – za radą swojego
zmarłego ojca. Nigdy nie zapomniał,
jak, będąc chłopcem w Logroño
słyszał, jak don José zachęcał ich, by
wspierali jedni drugich, zwierali
szeregi i stale osłaniali się wewnątrz
rodziny. W ten sposób zwyciężali
przeciwności. Donia Dolores była
ciężko doświadczona przez życie, ale
jej ból i zawód zawsze pozostawały
wewnątrz rodziny, gdyż wszyscy
dzielili ze sobą nawzajem swoje
troski.

Jednak w trakcie jej ostatnich dni
starszą panią spotkało nieprzyjemne
doświadczenie – widziała jak
publicznie oczernia się jej syna
Josemaríę. Wówczas w dwóch
słowach dokonała z miłością
podsumowania tego okresu:
rzeczywiście nie miał ani jednego
spokojnego dnia. Escrivowie byli tak
zjednoczeni z Dziełem jako
przedsięwzięciem
nadprzyrodzonym, że nadal żyli radą



don Josego, żyli duchowo skupieni
wokół założyciela Opus Dei. Na dwa
dni przed śmiercią Babci don
Josemaría w tym duchu pisał z
Léridy, powierzając Álvarowi bardzo
konkretne zadanie dla donii Dolores:

Postaraj się, żeby babcia ofiarowała
swoje cierpienia spowodowane
chorobą w moich intencjach, to
znaczy, by prosiła Pana, by nam
skrócił te prace – jeśli taka jest Jego
Wola – a dopóki trwają, niech nam
daje radość i sens nadprzyrodzony
oraz wiele miłości, aby je nadal
prowadzić[1].

O jakie nowe prace chodziło? Czy
chodziło o smutne wydarzenia z
Barcelony z zimy 1940-1941?

* * *

Wraz z końcem wojny domowej
odżyła we wszystkich zakątkach
kraju pobożność i manifestowanie
religijności. W niektórych miejscach,



z impetem tłumionym przez kilka lat
odradzały się stowarzyszenia i
bractwa religijne. Rozkwitły
ponownie Sodalicje Mariańskie,
którymi w głównych miastach
Hiszpanii kierowali jezuici. W
Barcelonie ich kierownikiem był
ojciec Manuel María Vergés:
płomienny jezuita, wielki
kaznodzieja, korpulentny, obdarzony
dobrą prezencją i mocnym głosem,
bardzo zaangażowany w rozwój
Sodalicji[2]. W mieście nie odbywały
się żadne ważniejsze uroczystości
religijne, w których by w jakiś sposób
nie uczestniczyli oficjalnie
członkowie Sodalicji. Jednym z
wydarzeń, które odbijało się
największym echem, była
organizowana przez nich nowenna
Niepokalanego Poczęcia NMP, która
kończyła się 8 grudnia. W 1940 roku
ojciec Vergés ogłosił, że w tym roku
przyjedzie z Madrytu ojciec Carrillo
de Albornoz SJ, aby poprowadzić
nowennę. Zanosiło się na pamiętne



wydarzenie, chociaż niezupełnie
wyjątkowe – przecież w kolegiach,
klasztorach i parafiach całej
Hiszpanii odprawiana była nowenna,
na które zaproszeni byli znani
kaznodzieje.

Uroczystości odbywały się w kościele
przy ulicy Caspe, obok siedziby kurii
prowincji jezuitów oraz kolegium
Towarzystwa, gdzie miała także
siedzibę Sodalicja. W tłumie
studentów, którzy słuchali
kaznodziei madryckiego znajdował
się Rafael Escolá, który studiował
inżynierię przemysłu oraz jego
przyjaciel, Juan Bautista Torelló,
który później został psychiatrą. Jakże
wielkie było zaskoczenie obu, gdy
pierwszego wieczoru nowenny
usłyszeli z ust ojca Carrillo zdania
wyjęte wprost z Drogi (Rafael
poprosił o przyjęcie do Dzieła dwa
miesiące wcześniej i modlił się za
pomocą tej książki codziennie; Juan
Bautista natomiast, nie należąc



jeszcze do Dzieła, znał ją niemal na
pamięć).

Sądząc z ich pierwszej reakcji, nie
mogli się dobrze zorientować w
sensie słów ojca Carrillo, ponieważ w
ciągu następnych dni, nie
przywiązując do tego faktu
większego znaczenia, prowadzili
rachunki, ileż to razy głoszący
kazanie zacytował z ambony Drogę.
«Dzisiaj siedem razy!... Dziś osiem!» -
liczył Juan Bautista[3], przy czym nie
przychodziło mu nawet na myśl, że
tak naprawdę kaznodzieja próbuje
dokonać takiej interpretacji książki,
by wyciągnąć z niej to, co uważał za
niezgodne z doktryną chrześcijańską.
Ze strony kaznodziei był to pierwszy
krok, by przestrzec młodych
członków Sodalicji przed tym, co
potem zostanie zakwalifikowane
jako „nowa herezja”, która szerzy się
wśród młodzieży.



(Ani Rafael ani Juan Bautista nie
dostrzegli przeciwko komu były
skierowane zarzuty o. Carrillo. Nie
przypuszczali, że można publicznie
potępiać książkę, która przeszła
przez cenzurę kościelną. Na razie ich
uwagę zwrócił fakt, że kaznodzieja
nie wspominał źródła cytatów ani
nazwiska autora książki)[4].

W tym czasie założyciel Opus Dei, nie
wiedząc o tym, co się mówi z
ambony, nie zniechęcając się
niewielką liczbą swoich
zwolenników w Barcelonie ani tym,
że niewielu na razie znało ducha
Dzieła, śmiało zachęcał ich do swego
apostolstwa. Był pewien, że Pan nie
wypuści z ręki swoich synów i
udzieli im specjalnych łask, aby
mogli sprostać okolicznościom. Tak
więc, wkrótce po inauguracji Palau,
ośrodka Opus Dei, któremu
brakowało nawet odpowiedniego
umeblowania, zachęcał ich do
stawiania kolejnych kroków naprzód



i utworzenia akademika dla
studentów: Czy będziemy mieli wielki
dom w Barcelonie w przyszłym roku
akademickim? – pisał im. – Zależy to
właśnie od Was[5].

Potem składał im życzenia
bożonarodzeniowe:

Jak spędzacie te świąteczne dni? Ja
proszę naszego Jezusa, aby
obdarzył Was mocą ducha, pełnego
radości i młodości, który jest
właściwy naszej rodzinie.

Czytam powoli Wasze listy i, chociaż
Wy w to nie uwierzycie, odpowiadam
na nie zawsze. Zapytajcie o to Jego.

Ściskam Was i błogosławię. Wesołych
Świąt.

Wasz Ojciec

Mariano[6].

W kilka tygodni później, około
połowy stycznia 1941 roku, ojciec



Vergés wygłosił «epokowe kazanie»,
jak powiedział Santiago Balcells,
członek sodalicji obecny na nim.
Santiago słyszał o Dziele, ale nie był
nim tak naprawdę zainteresowany.
Wiedział jednak, że jego brat Alfonso
czyta Drogę i uczęszcza do Palau,
udzieliwszy swego nazwiska do
podpisania umowy wynajmu
mieszkania, ponieważ wśród
młodych studentów znajdujących się
w kontakcie z Dziełem był jedynym,
który już skończył studia na
medycynie. Pozostali nie byli jeszcze
pełnoletni, a tego wymagało
prawo[7].

Z tego kazania Santiago Balcells był
w stanie przynajmniej przywołać
zasadnicze punkty jego treści, która
była potem szeroko komentowana
wśród członków Sodalicji.

«Zdaje mi się – opowiadał – że o.
Vergés rozpoczął słowami, że w
Sodalicji dzieją się rzeczy bardzo



poważne, ponieważ w naszych
szeregach znajdują się zdrajcy...
Możliwe, że niektórzy w dobrej
wierze dali się omotać propagandzie
pewnego stowarzyszenia, które, nie
mając żadnej aprobaty ze strony
papieża ani biskupa diecezji [...],
stara się przedstawić nową
duchowość... i nowe cnoty:
„przymus, nieustępliwość i
bezczelność – od kiedy to są cnoty?” –
pytał [...].

Widać, że to nowa duchowość
pozwala kłamać jej członkom,
ponieważ wiem, którzy to są, a
pytani przeze mnie temu zaprzeczyli.
Poza tym są fantastami, gdyż jeśli z
nami, księżmi i zakonnikami,
noszącymi tonsurę i habit,
poddanymi planowi dnia i
dyscyplinie, dzieje się to, co się
dzieje... dopóki nie znajdzie się taki,
który zawiesza habit na kołku, to co
się stanie z młodymi, nie
wyróżniającymi się niczym, w



marynarkach i pod krawatem,
swobodnymi, mogącymi pójść, gdzie
ich oczy poniosą? Jest właściwie
niemożliwe, by wytrwali»[8].

Jeśli weźmiemy pod uwagę panującą
wówczas atmosferę, nie zdziwi nas,
że niektórzy (o. Carillo i inni) myśleli,
że głoszenie uświęcenia pośród
świata jest niebezpieczne, a nawet
błędne i że wskutek tego działali w
sposób zdecydowany. Założyciel
Opus Dei zawsze uważał, że ci, którzy
wewnątrz Kościoła sprzeciwiali się
Dziełu w sposób tak zdecydowany,
myśleli, że w ten sposób służą Bogu
(putantes obsequium se praestare
Deo: J 16, 2*).

Mówiąc o pewnych zdarzeniach,
które należą już do przeszłości,
trzeba zwrócić uwagę, że dla
wiernych z Opus Dei, którzy byli
świadkami tych zdarzeń, stanowiły
one motyw do większego oddania się
Woli Boga, bez posądzania nikogo o



złe intencje. Także w tym
postępowali za przykładem don
Josemaríi. Były one potwierdzeniem
tego, co już wcześniej przewidział
Ojciec: że z biegiem czasu inni, nie
znając panującej w tych latach
sytuacji, będą bezkrytycznie
powtarzać te błędne stwierdzenia w
wyniku lenistwa umysłowego i że
część spośród nich zostanie do tego
popchnięta przez chęć zaatakowania
Kościoła.

Santiago, jeden z nielicznych tam
zgromadzonych, który miał niejasne
podejrzenia, do czego zmierza
wypowiedź o. Vergésa, nadstawił
ucha. Kaznodzieja odczytał następnie
artykuł 28. Konstytucji Sodalicji
Mariańskiej, mówiący o tym, że
zabrania się członkom «wstępowania
do jakiejkolwiek zbliżonego
stowarzyszenia, lub mającego
podobne cele». Już wiedzieli więc,
czego się trzymać – oświadczył im.
On sam jako kierownik i



odpowiedzialny za ich dusze, miał
zamiar działać konsekwentnie.
Jeszcze słuchacze pytali się
wzajemnie, o co chodzi, gdy
niespodziewanie mówca zakończył
swe wystąpienie, mówiąc że «wie,
kto z nich uczęszcza do mieszkania
znajdującego się w domu przy ulicy
Balmes pod numerem 62, na
pierwszym piętrze po prawej stronie.
I że wszyscy uczęszczający do tego
mieszkania, czy to należący, czy też
nie do stowarzyszenia, czy zwykli
sympatycy, czy też członkowie
prawni, będą wydaleni z Sodalicji i
skreśleni z księgi Najświętszej Maryi
Panny»[9].

Te słowa uroczystej groźby wywarły
niezatarte wrażenie. Po wyjściu ze
spotkania niektórzy otoczyli Santiago
Balcellsa, pytając go o jego brata
Alfonsa. Jednak sam Santiago nie
wiedział, co się przydarzyło jego
bratu przed godziną.



Sam zainteresowany opowiadał o
tym następująco: «pewnej niedzieli,
gdy uczestniczyłem w
cotygodniowym spotkaniu Sodalicji,
wezwał mnie ojciec dyrektor –
którym był o. Vergés, SJ – i bez
zbędnych wstępów powiedział mi, że
„zostałem wydalony z Sodalicji”.
Zaskoczony, nie znając powodu,
zapytałem: – „Ojcze, za co... ?”.
Wskazał mi drzwi i dodał tylko:
„zostajesz wydalony za to, że jesteś
zdrajcą i Judaszem w stosunku do
Sodalicji”[10].

Po wydaleniu Alfonsa Balcellsa
nastąpiły kolejne. Ojciec Vergés
uważał, że działa „konsekwentnie”,
kierując się doniesieniami
obserwujących Palau na jego
polecenie z baru znajdującego się
naprzeciwko, na ulicy Balmes.

Wszystkie te gromy, które posypały
się na stowarzyszenia młodzieżowe,
które uznano za błędne, i które



przychodziły, by „żąć z cudzego
pola”, podbierając powołania
zakonne pod pretekstem, że można
się uświęcać pośród świata,
pochodziły od ojca Carrillo. Podobnie
jak w Madrycie, tym ocenom
doktrynalnym towarzyszyły
dziwaczne informacje,
niewiarygodne, pochodzące
najpewniej od młodych,
nierozsądnych studentów, którzy
puszczali wodze wyobraźni.
Mówiono o niewiarygodnych
zwyczajach ludzi z ulicy Balmes, że
jakoby krzyżowani byli na pustym
krzyżu w kaplicy lub że udają się w
wysokie góry, żeby medytować.
(Zapewne te uwagi odnosiły się do
sytuacji, gdy ludzie z Dzieła podczas
wycieczek odmawiali po drodze
różaniec lub zatrzymywali, by się
pomodlić w górach)[11].

* * *



W liście z 14 stycznia 1941 roku,
wspominając ogólnie o żalu, jaki
odczuwał z powodu pomówień
skierowanych przeciw Dziełu,
założyciel Opus Dei pisał do jednego
z przyjaciół: Pan wie, jak dodać łyżkę
miodu do beczki dziegciu. I to w
momencie, kiedy wielu dobrych ludzi
nie rozumie lub nie chce
zrozumieć[12]. Aby bronić prawdy
przed błędnymi informacjami i
uspokoić wrzawę, jaką rozpętano,
don Leopoldo, biskup Madrytu,
zdecydował się nie odwlekać więcej
wydania dekretu aprobującego
Dzieło[13].

Zarówno don Josemaría, jak i
prokurator kościelny, Bueno
Monreal, ugrzęźli w trakcie prób
odpowiedniego oddania formy Opus
Dei w ramach legislacji kanonicznej,
uciekli się więc do doraźnego środka
zaradczego, stosując formułę
najmniej nieadekwatną. Ponieważ
członkowie Opus Dei nie są



zakonnikami, lecz zwykłymi
wiernymi, «jedyną drogą prawną
otwartą w ramach ówczesnych
postanowień kanonicznych było
stowarzyszenie świeckich –
wspomina prokurator kościelny. –
Dzieło nie mogło być jednak ani
trzecim zakonem, ani Bractwem
Kultowym; stąd pozostała tylko taka
możliwość, by ukonstytuowało jako
Pobożne Stowarzyszenie»[14].

Ksiądz biskup, zapoznawszy się z
regulaminem oraz pozostałymi
tekstami konstytucji Opus Dei,
zwrócił je don Josemaríi w drugim
tygodniu lutego 1941 roku wraz z
karteczką, która zawierała spisane
ołówkiem jego krótkie spostrzeżenia.
W miesiąc później założyciel Dzieła
złożył ostateczny tekst wraz z
karteczką, na której don Leopoldo
sporządził swoje uwagi. Widząc swe
notatki, biskup w bardzo delikatny
sposób, jak gdyby chciał pokazać, że
on nie uczestniczy w charyzmacie



założycielskim, zarezerwowanym
wyłącznie dla don Josemaríi,
powiedział mu: «Jeśli ksiądz zobaczy
w obliczu Boga, że nie jest stosowne
to, co wskazałem, proszę tego nie
uwzględniać: to ksiądz przecież
doznał Boskiej inspiracji na temat
Dzieła»[15].

Następnego dnia don Josemaría
wysłał prośbę do kurii biskupiej,
prosząc o aprobatę kanoniczną dla
Opus Dei jako Pobożnego
Stowarzyszenia, wraz z listem
datowanym na 20 marca:

Ojcze, wysyłam do Waszej Ekscelencji
podanie, z poprawkami naniesionymi
przez Waszą Wielebność. Opatrzyłem
je datą 14 lutego, by dekret mógł nosić
datę święta Świętego Józefa.

Będę musiał wkrótce udać się do
Barcelony i Walencji. Gdybym mógł
jechać tam z radością uzyskania
aprobaty![16].



24 marca w południe na Diego de
León zadzwonił telefon. Odebrał go
don Josemaría. Dzwonił biskup, aby
go powiadomić, że z datą święta
Świętego Józefa wydał dekret
aprobaty Opus Dei. Przepełniony
radością ksiądz zakomunikował tę
nowinę donii Dolores, a potem wraz
z Carmen oraz trzema czy czterema
osobami, które w tym czasie były w
domu, udał się do kaplicy, by
odmówić Te Deum.

Pierwsza wiadomość o aprobacie,
jaką odebrano w Palau była bardzo
lakoniczna – telegram ograniczał się
do dwóch słów: Zaaprobowane. 
Mariano[17].

25 marca don Casimiro Morcillo,
Wikariusz Generalny, wręczył
dekrety z aprobatą don
Josemaríi[18]. Przy okazji
opowiedział mu, jak przypadkowo w
chwili podpisywania dekretów do
pałacu biskupiego przybył nuncjusz



apostolski, mons. Cicognani. Don
Leopoldo natychmiast poinformował
go, jakie dokumenty podpisuje:

– «Księże Nuncjuszu, właśnie przed
chwilą udzieliliśmy aprobaty Dziełu
don José Maríi Escrivy». – «Tak... tak,
to on napisał taką książkę z
sentencjami... Drogę» – skomentował
mons. Cicognani, jakby próbując
przypomnieć sobie, co ktoś – nie
wiadomo w jakich intencjach –
powiedział mu na ten temat.

Gdy biskup omówił już swoje sprawy
z gościem i został sam na sam z
wikariuszem, zapytał go: – «Nie sądzi
ksiądz, że Ksiądz Nuncjusz jest
uprzedzony wobec José Maríi?»

– «Escrivá już mi mówił, że chcieli
posłać jego książkę do Rzymu, aby
została potępiona – skomentował
don Casimiro. – Czy już tego
próbowali?»[19].



Jeszcze w tym samym tygodniu don
Josemaría wyjechał do Walencji, aby
poprowadzić rekolekcje dla
młodzieży z Akcji Katolickiej między
30 marca a 5 kwietnia. Radość z
wiadomości o uzyskaniu przez Dzieło
aprobaty została zmącona po
dokładnym zapoznaniu się przez don
Josemaríę z treścią dekretu. Tekst
oryginalny, który z taką troską
przygotował don Leopoldo w
porozumieniu z don Josemaríą,
został zmieniony. Jak słusznie
przypuszczał don Leopoldo, nuncjusz
był świetnie poinformowany o
pomówieniach i kalumniach, jakie
krążyły wokół Opus Dei i doradził
biskupowi, by wyeliminował z treści
wszystko, co mogłoby być uznane za
przesadne, w jedną czy w drugą
stronę. Obawiał się zranić
wrażliwość osób trzecich albo
uwikłać władze kościelne w uliczne
polemiki. Don Leopoldo musiał więc
skrócić tekst dokumentu, który
początkowo miał charakter jasny i



stanowczy i nosił znak życzliwości
względem tej instytucji, od której
spodziewał się w krótkim czasie
wielu dóbr duchowych dla diecezji i
Kościoła powszechnego. Tekst został
zredukowany do aktu prawnego,
pochwalnego, ale pozbawionego
koniecznego do wyjaśnienia prawdy
rygoru[20].

Jednak Pan w swej miłości potrafi 
dodać łyżkę miodu do beczki dziegciu.
W trakcie tych rekolekcji w Alacuás
w Walencji narodziły się dwa kobiece
powołania do Dzieła. Ojciec uznawał
ten dar za kolejną łyżkę miodu,
jakimi Pan osładzał jego gorycz. Te
dwie kobiety, Encarnita Ortega i
Enrica Botella, nigdy nie dowiedziały
się, ile kosztowały Ojca. Następnego
dnia po zakończeniu rekolekcji, 6
kwietnia, udały się do rezydencji
przy ulicy Samaniego, aby don
Josemaría mógł je sobie przedstawić,
nie znały się bowiem wcześniej. W
tym dniu Pan upewnił założyciela



Opus Dei, że nuncjusz nie będzie
dawać posłuchu opiniom na temat
Opus Dei, ani sympatyzującym, ani
niechętnym. Don Josemaría
wspomina o tym w jednym z listów:

Niedziela Palmowa 1941 roku.
Podczas Mszy Świętej, po Komunii,
spojrzałem na panującą na
horyzoncie ciemność. Emanowała z
niej wroga siła, co najmniej ludzka, a
żeby jej się przeciwstawić, nie miałem
nic prócz mojej własnej słabości. Po
ludzku rzecz biorąc, nie miałem innej
obrony. Przygnębiony tym,
przedstawiłem Panu obecne
okoliczności. I doznałem wewnętrznej
wizji, bez słów, jak niemal wszystkie,
które miałem w życiu, mimo to
bardzo jasnej i wyraźnej. Była ona
taka: by wszystko się
uporządkowało, najpierw musi się
skomplikować; wejdziecie do
nuncjatury z większą nawet
łatwością niż do pałacu
biskupiego.Wydawało się to wtedy



niemożliwe. Po powrocie do Madrytu
zaniosłem notatkę Álvarowi, który
zdumiał się – podobnie jak ja – ale był
pewien. Fakty potwierdziły tę Bożą
wiadomość już wkrótce potem[21].

Po powrocie do Madrytu udał się na
spotkanie z don Leopoldem, który
bez ogródek wyraził zadowolenie z
aprobaty kanonicznej dla Dzieła. «Na
razie – powiedział do don Josemaríi –
dzięki temu prześladowaniu udało
się zyskać aprobatę dla Dzieła, z
którą inaczej ani księdzu ani mnie
nie spieszyłoby się»[22].

[1] List do jego synów z Madrytu, w:
EF-410420 2.

[2] Ks. Manuel María Vergés i
Furnells, SJ (1886-1956) był
dyrektorem Sodalicji Niepokalanego
Poczęcia NMP oraz Św. Ludwika
Gonzagi z Barcelony od 1923 roku



przez trzydzieści następnych lat. Był
przełożonym domu Sodalicji
Mariańskich. Por. Frederic Udina i
Martorell, El Pare Vergés, S.I., Apòstol
de la Joventut. La Congregació de la
Immaculada, 1923-1953, Barcelona
1995 oraz folder jubileuszowy
wydany z okazji stulecia urodzin ks.
Vergésa (1886 1986), Barcelona 1986.

[3] Por. Rafael Escolá Gil, RHF, T
04837, s. 8 oraz Juan Bautista Torelló
Barenys, Sum. 5195.

[4] Ibidem.

[5] List do swoich synów z Barcelona
z Madrytu, w: EF-401115 1.

[6] List do swoich synów z Barcelona
z Madrytu, w: EF-401200 2.

[7] Por. Alfonso Balcells Gorina, RHF,
T 00158, s. 6 oraz Santiago Balcells
Gorina, RHF, T 07025, s. 13. Alfonso
poznał założyciela Opus Dei w 1938,
kiedy ten odwiedził na froncie pod



Teruelem, Juana Jiméneza Vargasa,
który przedstawił go don Josemaríi.
Potem we wrześniu 1939
uczestniczył w rekolekcjach
prowadzonych przez księdza w
Burjasot; jednak nie poprosił o
przyjęcie do Dzieła aż do stycznia
1943.

[8] Santiago Balcells Gorina, RHF, T
07025, s. 8 10. Na temat „świętego
przymusu”, „świętej
nieustępliwości”, „świetego
bezwstydu”, por. Droga, nr 44, 387 -
391, 396, 398, 399 oraz
odpowiadające im przypisy z
wydania krytyczno-historycznego
przygotowanego przez Pedra
Rodrígueza (Rialp, Madrid 2002).

* (łac.) [Nadchodzi godzina, w której
każdy, kto was zabije] będzie sądził,
że oddaje cześć Bogu [J 16, 2] – przyp.
tłum.

[9] Ibidem. Por. Juan Bautista Torelló
Barenys, Sum. 5195.



[10] Alfonso Balcells Gorina, RHF, T
00158, s. 6.

[11] Por. Juan Bautista Torelló
Barenys, Sum. 5195; Rafael Escolá Gil,
RHF, T 04837, s. 9. Na temat
oszczerstw dotyczących krzyża w
kaplicy José Luis Múzquiz de Miguel
wspomina, że «w „Palau” w
Barcelonie znajdował się prosty
drewniany krzyż w pokoju, gdzie
później umieszczono kaplicę. Jedna z
rozpowszechnianych wówczas
kalumnii była taka, że „krzyżujemy
się na pustym krzyżu”. Kiedy
rozmawiałem w wiele lat później z
Bartolomé Roigiem, wspominał, że
pierwsza informacja, jaką usłyszał
na temat Dzieła w Barcelonie, została
mu przekazana przez
zaprzyjaźnionych studentów, którzy
twierdzili że „na ulicy Balmes są
studenci, którzy oddają się jakimś
krwawym kultom na pustym
krzyżu”. Gdy Ojciec się zorientował,
nakazał, by zdjąć ten krzyż –



zatrzymać go na później lub dać do
innej kaplicy – i żeby powiesić
mniejszy: W ten sposób nie będą
mogli powiedzieć – dodał żartobliwie
– że się krzyżujemy, bo byśmy się nie
zmieścili» (RHF, T 04678/1, s. 110).

[12] List do Emiliano Amanna
Amanna z Madrytu, w: EF-410114 1.

[13] Por. RHF, D-15713.

[14] José María Bueno Monreal, w: 
Testimonios..., s.39-40. Formuła
prawna Pobożnego Stowarzyszenia
nie zamykała drogi do przyszłego
rozwoju prawnego formy Dzieła.
Poza tym fakt, że chodziło o prostą
aprobatę, a nie o erekcję, «czynił
bardziej widocznym prowizoryczny
charakter decyzji oraz to, że
pozostała otwarta kwestia przyszłych
rozwiązań, osiągając równocześnie
skutki praktyczne, jakie niosła ze
sobą dla Opus Dei ta interwencja
władzy kościelnej, tj. publiczne
uznanie jego istnienia ze strony



biskupa diecezji, okazanie aprobaty i
wsparcia hierarchii oraz ogłoszenie,
że jeśli chodzi o swą naturę, cele i
normy funkcjonowania, nie ma w
nim nic sprzecznego z doktryną
Kościoła» (Amadeo de Fuenmayor i
in., op. cit., s. 100).

[15] Nota z 19 III 1941, w: RHF,
D-15402. Przy tej samej okazji ksiądz
biskup wręczył don Josemaríi kopię
prośby wysłanej do Rzymu, z prośbą
o pozwolenie na przenośny ołtarz w
celu odprawiania mszy świętej dla
młodzieży akademickiej w trakcie
rekolekcji, dni skupienia i innych
spotkań. Przed przekazaniem kopii
podpisał ją następującymi słowy:
«Prośbę, którą zredagowałem,
wniosłem i poleciłem osobiście w
Rzymie w maju 1940 roku. Leopoldo,
b[isku]p M[adyrytu]-A[lcalá]».
Wręczając mu ten dokument rzekł:
«Gdybym umarł, proszę zachować
ten dokument w swoim archiwum,
bo jest to ostateczny dowód tego, jak



bardzo liczył się ksiądz w swej pracy
i towarzyszącej jej dyskrecji, ze
swym biskupem» (Ibidem oraz RHF,
D-15714 1).

Zob. tekst „Regulaminu” („Regulae”)
przedstawionego wraz z prośbą o
aprobatę, w: Amadeo de Fuenmayor
i in., op. cit., Aneks Dokumentalny 5,
s. 511 513.

[16] List do bpa Leopolda Eijo y
Garaya z Madrytu, w: EF-410320 1.

[17] Kiedy wieczorem Ojciec
odmawiał Preces Dzieła wraz ze
swymi synami, trzykrotnie
zaintonował „Oremus et pro Antistite
nostro Leopoldo” [(łac.) Módlmy się
za naszego biskupa Leopolda –
przyp. tłum.] oraz tego samego dnia
wysłał do don Eliodora Gila Rivery
list z informacją o aprobacie. Por.
Álvaro z Portillo, Sum. 551; José Luis
Múzquiz de Miguel, Sum. 5843; list do
don Eliodora Gila Rivery z Madrytu,
w: EF-410324 1. Na temat prostego



telegramu informującego o
aprobacie: Santiago Balcells Gorina,
RHF, T 07025, s. 18 oraz Laureano
López Rodó, RHF, T 04696, s. 8.

[18] Były to dwa dekrety: jeden z
aprobatą dla Opus Dei i drugi na
temat ochrony przedstawionych
dokumentów. Oto ich teksty:

«Zapoznawszy się z przedstawioną
mi prośbą D. José Maríi Escrivy de
Balaguera, i po odpowiednim
zbadaniu Regulaminu, Statutu, 
Przepisów porządkowych, Zwyczajów
i Ceremoniału Opus Dei, założonego
przez tegoż księdza i otoczonego
życzliwością naszą oraz naszego
Wikariusza Generalnego od 1928
roku, postanowiliśmy udzielić
aprobaty i niniejszym aprobujemy
kanonicznie poprzez niniejszy dekret
Opus Dei jako Pobożnego
Stowarzyszenia, na mocy Kanonu
708 obowiązującego K[odeksu]
P[rawa] K[anonicznego] oraz



prosimy Boga, Naszego Pana, za
wstawiennictwem Świętego Józefa, w
którego święto mamy szczęście
wydawać kanoniczną aprobatę dla
tak istotnego i pełnego zapału
przedsięwzięcia, by nie zmarnował
się żaden z wielkich owoców, którego
się po nim spodziewamy. Dla
ochrony egzemplarza Regulaminu
etc., zostanie wypełnione to, co
stanowimy osobnym dekretem.

Madryt, 19 marca 1941

L + S / Leopoldo, biskup Madrid-
Alcalá».

Oraz dekret na temat ochrony
dokumentów:

«Opus Dei, Pobożne Stowarzyszenie,
które z dzisiejszym dniem zyskuje
aprobatę kanoniczną, zostało
założone za naszą zgodą i
błogosławieństwem w roku 1928.
Mając na względzie stosowną
dyskrecję, którą dla większej chwały



Bożej oraz większej skuteczności
Dzieła należy zachować,
postanawiamy, by egzemplarze jego 
Regulaminu, Statutu, Przepisów
porządkowych, Zwyczajów, Ducha i 
Ceremoniału przechowywano w
naszym Tajnym Archiwum.

Madryt, 19 marca, święto
czcigodnego Świętego Józefa 1941
roku.

L + S / Leopoldo, biskup Madrid-
Alcalá».

Dekrety te, które przechowywano w
Tajnym Archiwum Kurii Biskupiej w
Madrycie, tak jak zwykle czyniono z
tego rodzaju dokumentami, zostały
opublikowane w pracy Amadeo de
Fuenmayor i in., op. cit., Aneks
Dokumentalny 6 i 7, s. 514, 515.

[19] Nota z 25 III 1941, w: RHF,
D-30002.



[20] Por. Álvaro z Portillo, Sum. 551
oraz Javier Echevarría, Sum. 2151 y
2152.

[21] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
12. Zachowała się karteczka, na
której don Josemaría opisał pokrótce
to natchnienie jeszcze tego samego
dnia, 6 kwietnia 1941 r.: AGP, Sekcja
L.1, Leg. 16. Por. także Álvaro z
Portillo, Sum. 551.

[22] Relacja na temat rozmowy
założyciela Opus Dei z bp.
Leopoldem Eijo y Garayem (8 IV
1941); w: RHF, D-30003. Dzieło
zyskało aprobatę, ale nie zostało
erygowane jako Pobożne
Stowarzyszenie. Kodeks Prawa
Kanonicznego z 1917 roku, kanon
686, stanowił, że: «Nie uznaje się w
Kościele żadnego stowarzyszenia,
które nie zostało erygowane, a
przynajmniej zaaprobowane przez
prawowitą władzę kościelną».
Pobożne Stowarzyszenie, w



odróżnieniu od innych zrzeszeń, np.
Bractw, mogło być albo erygowane
(to jest, formalnie ukonstytuowane
jako osoba prawna) albo po prostu
zaaprobowane, w którym to
przypadku akt prawny wydany przez
władze kościelną «nie konstytuuje
stowarzyszenia jako osoby prawnej,
lecz uznaje jego prawo do istnienia i
zdolność do uzyskiwania łask
duchowych, a zwłaszcza
odpustów» (kanon 708). Na ten
temat: Amadeo de Fuenmayor i in.,
op. cit., s. 100.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/aprobata-dla-dziela-jako-
poboznego-stowarzyszenia/

(04-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/aprobata-dla-dziela-jako-poboznego-stowarzyszenia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/aprobata-dla-dziela-jako-poboznego-stowarzyszenia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/aprobata-dla-dziela-jako-poboznego-stowarzyszenia/

	Aprobata dla Dzieła jako Pobożnego Stowarzyszenia

