
opusdei.org

Apostolstwo wśród
inteligencji

“Musimy tak postępować, aby
we wszystkich zajęciach
intelektualnych osoby były
prostolinijne, o autentycznej
świadomości chrześcijańskiej,
konsekwentne w życiu, które
wykorzystają broń nauki w
służbie ludzkości i Kościołowi.

01-01-1952

“Musimy tak postępować, aby we
wszystkich zajęciach intelektualnych
osoby były prostolinijne, o
autentycznej świadomości



chrześcijańskiej, konsekwentne w
życiu, które wykorzystają broń nauki
w służbie ludzkości i Kościołowi.
Ponieważ nigdy w świecie nie
zabraknie - jak to zdarzyło się wtedy,
gdy Jezus przyszedł na ziemię -
nowych Herodów, którzy będą starać
się wykorzystać osiągnięcia
naukowe, gotowi nawet na ich
sfałszowanie, aby prześladować
Chrystusa i tych, którzy należą do
Chrystusa. Jak wielka praca nas
czeka!”

To był jego wielki ideał: apostolstwo
wśród inteligencji; prowadzenie do
Chrystusa ludzi nauki, literatury i
sztuki, intelektualistów.

Oczywiście w wizji założycielskiej
były osoby każdego rodzaju. A
pierwsi naśladowcy byli rozmaici:
studenci, robotnicy, artyści... Mówił
zawsze: “Ze stu dusz interesuje nas
sto”. Rzeczywistość Opus Dei, którego
wierni należą do różnych kultur, ras,



zawodów i grup społecznych jest
wymownym potwierdzeniem tego
kryterium założyciela. “Gdziekolwiek
może żyć osoba uczciwa, tam
znajdziemy powietrze do
oddychania. Tam powinniśmy zostać
z naszą radością, z naszym pokojem
wewnętrznym, z naszym
pragnieniem prowadzenia dusz do
Chrystusa. A gdzie? Gdzie są
intelektualiści? Tam, gdzie są
intelektualiści. Gdzie są robotnicy?
Tam, gdzie są robotnicy. A z tych
prac, która jest najlepsza? Powiem
wam, jak za każdym razem: bardziej
liczy się ta praca, którą się wykonuje
z większą miłością do Boga. Kiedy
pracujecie i, bez zwracania na siebie
uwagi, pomagacie waszym kolegom,
waszym sąsiadom, właśnie ich
leczycie; jesteście Chrystusem, który
uzdrawia, Chrystusem obecnym
wśród nich”.

Nie umykał mu również szczególny
wpływ, jaki intelektualiści, a więc ci,



którzy tworzą kulturę, wywierają na
społeczeństwo. Może nie są to osoby
wyróżniające się ani sławne, ale na
pewno wpływowe. Porównywał ich
do wiecznego śniegu na szczytach
gór: często jest tak daleko, że go nie
widać, ale on, tam w górze, topnieje
zasilając strumienie, które później
użyźniają ziemię. Są zatem
wspaniałymi narzędziami dla
chrystianizacji rzeczywistości
doczesnej i całego społeczeństwa.

Począwszy od okresu studiów
prawniczych w Saragossie, św.
Josemaría nie zaniechał nigdy
kontaktów z uniwersytetem.
Zachęcał wielu młodych do
podejmowania kariery
uniwersyteckiej. Wymagał od
wszystkich poważnego i głębokiego
podejścia do studiów we własnej
dziedzinie i takiej samej powagi dla
studiów teologicznych.



W 1952 roku, po przygotowaniu
przedsięwzięcia licznymi
modlitwami, założył Uniwersytet
Nawarry w Pampelunie, na północy
Hiszpanii, z zamiarem, by było to
centrum rozprzestrzeniające na
świecie wysiłek wnoszenia do nauki i
kultury światła wiary. „Z
powtarzającą się monotonią
niektórzy próbują ożywiać rzekomą
niezgodność między wiarą i nauką,
między rozumem ludzkim a
Objawieniem Bożym. Ta niezgodność
ujawnia się, ale tylko pozornie, kiedy
nie rozumie się rzeczywistych granic
zagadnień. Zważywszy na fakt, że
świat wyszedł z rąk Boga i On
stworzył człowieka na swój obraz i
podobieństwo oraz dał mu iskrę
swojego światła, pracę umysłu –
jeżeli nawet wymaga ona dużego
wysiłku – należy badać gruntownie
Boski sens, którym ze swej natury
obdarzone są wszystkie rzeczy; a ze
światłem wiary dostrzeżemy w nich
także wartość nadprzyrodzoną,



zrozumiałą dla nas tylko dzięki
podniesieniu nas do poziomu łaski.
Nie możemy bać się nauki, ponieważ
każde badanie, jeśli jest prawdziwie
naukowe, zmierza do prawdy”.

Odtąd uniwersytet zaczął zdobywać
coraz większy prestiż oraz aktywnie
uczestniczyć na polu badawczym,
cały czas starannie kształtując
swoich studentów. W 1967 roku
ksiądz Escrivá odprawił na
miasteczku uniwersyteckim Mszę
świętą dla całego uniwersytetu. W
homilii nakreślił panoramę
uświęcania się w rzeczywistości
doczesnej. I wyjaśniał: “Działalność,
którą rozwija Opus Dei jako
stowarzyszenie, ma cechy wybitnie
świeckie, a nie kościelne. Nie cieszy
się żadną rangą oficjalnej
reprezentacji świętej hierarchii
Kościoła. Są to prace na rzecz
społecznego i kulturalnego rozwoju
człowieka, organizowane przez
obywateli, którzy usiłują rozjaśniać



je światłem Ewangelii i ogrzać
miłością Chrystusa”.

Z jego apostolskiego zapału w 1969
roku został założony także
Uniwersytet w

Piura, w Peru. Potem przyszła kolej
na inne instytucje uniwersyteckie na
całym świecie, rozsiewające kulturę
oświeconą światłem Ewangelii.

Jednocześnie Josemaría Escrivá dał
impuls do tworzenia szkół, w których
zachodziłaby harmonia między
formacją intelektualną i duchową,
według spersonalizowanego systemu
wychowania, dążącego do rozwoju
cnót u uczniów. Chodzi o szkoły, w
których rodzice odgrywaliby bardzo
ważną rolę, w sposób bezpośredni
wypełniając swoją misję pierwszych
wychowawców własnych dzieci.
Model ten stanowił pedagogiczną
nowość i rozprzestrzenił się
natychmiast na pięciu kontynentach.
W tym samym duchu narodziły się w



różnych częściach świata szkoły
rolnicze, by kształcić rolników,
ośrodki kształcenia zawodowego,
szkoły dla rozwoju kobiet,
przychodnie lekarskie, kliniki...

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/apostolstwo-wsrod-
inteligencji/ (13-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/apostolstwo-wsrod-inteligencji/
https://opusdei.org/pl-pl/article/apostolstwo-wsrod-inteligencji/
https://opusdei.org/pl-pl/article/apostolstwo-wsrod-inteligencji/

	Apostolstwo wśród inteligencji

