
opusdei.org

Apostołowie dający
życie

Powołanie do Opus Dei jako
numerariusz oznacza
powiększanie własnego serca,
aby przekazywać Boże życie
pozostałym członkom Dzieła i
wszystkim ludziom.

29-09-2023

Jan był zaledwie nastolatkiem, kiedy
podróżował z Jezusem przez wioski
Galilei i Judei. Podczas tych długich
podróży najmniej ważne było jego
miejsce w maszerującej grupie:
czasami szedł przodem, przecierając



szlak z młodzieńczym entuzjazmem;
innym razem pozostawał nieco w
tyle, zmęczony w sposób typowy dla
swojego wieku. Ale Jan zawsze był
skoncentrowany na Mistrzu,
obserwował jego gesty, słuchał jego
słów. Tam, gdzie był Jezus i
Jedenastu, tam był jego dom.

W miarę upływu lat, gdy apostołowie
rozproszyli się na cztery strony
świata, serce Jana pozostało
zjednoczone z Jezusem, a przez
Niego z dawnymi towarzyszami
podróży; co więcej, jego serce
powiększyło się, a Żydzi i poganie,
bogaci i biedni, słudzy i panowie,
wszyscy byli częścią tego samego
domu. Zdając sobie sprawę jakim
przywilejem były dni spędzone w
towarzystwie Pana napisał w
pewnym momencie: „to wam
oznajmiamy, co było od początku,
cośmy usłyszeli o Słowie życia, co
ujrzeliśmy własnymi oczami, na co
patrzyliśmy i czego dotykały nasze



ręce (…) abyście i wy mieli
współuczestnictwo z nami.” (1 J 1,
1-4). Stopniowe dojrzewanie
doprowadziło Jana do poczucia
ojcostwa. Daje temu wyraz gdy
zwraca się do obiorców swoich
„dzieci moje” - a nawet „małe
dzieci” (1 J 2, 1.18). Jego serce urosło
do tego stopnia, że czuje się ojcem w
rodzinie uczniów Jezusa.

Siła, która podtrzymuje rodzinę

Święci starali się uczynić bliskość
Boga wręcz namacalną. Ich relacje
stawały się miejscem rodzinnego
spotkania z Chrystusem. Z biegiem
czasu, już tu, na tej ziemi,
urzeczywistnili słowa Jezusa: „W
domu Ojca mego jest mieszkań
wiele.” (J 14, 2). U tych, którzy w
pełni przeżyli powołanie do
świętości, powtarza się to, czego
doświadczył św. Jan: „Myśmy poznali
i uwierzyli miłości, jaką Bóg ma ku
nam. Bóg jest miłością: kto trwa w



miłości, trwa w Bogu, a Bóg trwa w
nim.” (1 J 4, 16).

Kiedy św. Josemaría doświadczył
powołania do przekazywania
orędzia świętości pośród
zwyczajnego życia, zrozumiał
również, że misja ta będzie
realizowana w świecie, poprzez
zwyczajną pracę i - co warto
podkreślić - w rodzinie. Od początku
wyjaśniał w prostych słowach, że
„całe Opus Dei jest domem”[1] i
rozumiał, że ta misja obejmowała
uobecnianie bliskości Boga w swoim
życiu „jako ojca i matki”[2]. Ufał
ponadto, że niektórzy ludzie,
również na Boże zaproszenie, zechcą
zaopiekować się tym domem.
Zwrócił się więc do Pana z prośbą w
formie pytania: „Mój Boże, jak mamy
szybko rozruszać Twoje Dzieło, jeśli
nie ześlesz nam wielu dobrych
powołań?”[3].



Ta grupa ludzi, za którą modlił się
św. Josemaría, miała być zalążkiem,
w którym powstałby ten dom; byłaby
to część rodziny zjednoczonej
świadomością, że są synami i braćmi,
i w której inni ludzie mogliby znaleźć
ducha Dzieła. „Założyciel napisał
również, patrząc na pierwszą
wspólnotę chrześcijańską, że Święta
Ewangelia przedstawia ludzi,
otaczających Pana, jako
rozmieszczonych w
koncentrycznych, coraz szerszych
kręgach. Z jednej strony jest wielki
tłum ludzi; bliżej Jezusa jest wielka
rzesza uczniów, turba discipulorum
eius (Łk 6:17); a jeszcze bliżej, blisko
Niego, mała grupa Dwunastu”[4].
Natychmiast po opisaniu tych
„koncentrycznych kręgów”, które
rozchodziły się wokół Jezusa, św.
Josemaría powraca do
teraźniejszości: w podobny sposób
wyjaśnia: „aby rozszerzyć tę
najbardziej subtelną strukturę (...)
naszego dzieła apostolskiego, które



stara się dotrzeć do wszystkich dusz
bez dyskryminacji - ponieważ
interesują nas wszystkie dusze -
Współpracownicy, którzy nie należą
właściwie do Dzieła i nie mają
Bożego powołania, są wspomagani i
wspierani przez supernumerariuszy,
a ci przez przyłączonych i
numerariuszy”[5].

Wszyscy wierni Dzieła starają się
szerzyć Ewangelię, gdziekolwiek się
znajdują, poprzez swoje życie, pracę i
przyjaźń. Wszyscy są powołani do
bycia świętymi z pełnym
poświęceniem, ponieważ w tym
kryje się pełnia szczęścia.
Jednocześnie to właśnie
numerariusze, ze swoim
szczególnym poświęceniem w trosce
o pewne istotne zadania - takie jak
atmosfera domowa w ośrodkach,
formacja chrześcijańska czy
organizacja apostolstwa - tworzą ten
mały zalążek powołany do bycia



„fundamentem - siłą - która
podtrzymuje całą naszą Rodzinę”[6].

Zmiana, która rozpoczęła się we
wczesnych latach

W pierwszych latach istnienia Opus
Dei, św. Josemaría spotkał młodych
ludzi - studentów i pracujących -
którzy w obliczu nowego horyzontu
bycia świętymi pośród świata, chcieli
to uczynić poprzez przyjęcie daru
celibatu, ponieważ rozumieli, że Bóg
zaprasza ich do zestrojenia swoich
serc z Sercem Chrystusa, także w tym
szczególnym aspekcie. Pierwsi
numerariusze realizowali swoje
apostolstwo pośród pracy
zawodowej, a jednocześnie jako
nieodłączny element misji, czuli się
wezwani do troski o tę cechę
właściwą Dziełu: bycie rodziną o
nadprzyrodzonych więzach.
Wiedzieli zatem, że są nie tylko
synami i braćmi, ale także
współuczestnikami trosk Ojca, aby



dbać o Dzieło jak ojciec i matka,
oczywiście w wymiarze duchowym.

W tym sensie, niecałe dwa lata po
rozpoczęciu Dzieła, Isidoro Zorzano
napisał do Założyciela: „Każdego
dnia wydaje mi się to piękniejsze; to
moja jedyna nadzieja, by
współpracować w tym ideale”[7].
Podobnie, podczas wojny domowej,
Alvaro del Portillo „bardzo pragnął
przejść front wojenny nie z powodów
patriotycznych - choć nie brakowało
mu patriotyzmu – „ale dla osobistej
współpracy w sprawach, które Ojciec
chciałby nam powierzyć””[8]. W tym
czasie św. Josemaría był praktycznie
sam po drugiej stronie frontu. Kilka
lat później „w Walencji, w
październiku 1937 r.,[Francisco
Botella], rozmawiając z Juanem
Jiménezem Vargasem, dostrzegł
potrzebę szybkiego ukończenia
studiów, aby być bardziej
dyspozycyjnym, myśląc o przyszłej
ekspansji Opus Dei”[9]. A później, z



Meksyku, bł. Guadalupe Ortiz de
Landázuri napisała do św. Josemaríi:
„Tak bardzo pragnę Mu [Bogu]
służyć, materialnie, pracując tak
ciężko, jak tylko moje ciało może [...];
i duchowo, oddając się Mu
całkowicie i pomagając moim
siostrom i wszystkim ludziom!”[10].
We wszystkich tych słowach warto
zauważyć, bardziej niż pragnienie
niesienia Dzieła do różnych miejsc,
osobiste przekonanie, by żyć dla
Boga, żyjąc dla tej rodziny.

Kiedy założyciel Opus Dei zaczął
opierać się na tej grupie swoich
synów i córek, zrozumiał, że Dzieło
będzie nadal tym, czego chce Bóg,
ponieważ zawsze będzie rodziną.
Dlatego mógł napisać jakiś czas
później: „Nie czuję się samotny, gdy
czuwacie ze mną - cor meum vigilat
(Hbr 5, 8) - gdy widzę was
przepełnionych troską o formowanie
innych, którzy będą kontynuować
Dzieło”[11]. Od tamtych wczesnych lat



aż po dzień dzisiejszy numerariusze
nadal są sztafetą, która tworzy dom
apostołów, troszcząc się o zalążek
rodziny, w której inni mogą rozpalić
się w pragnieniu świętości i
chrześcijańskiej przemiany świata.

Dawać życie Chrystusa w obfitości

Prałat Dzieła podsumował misję
numerariuszy, mówiąc, że ich
szczególnym zadaniem jest „dawanie
życia”[12] braciom. Właśnie dar
celibatu apostolskiego prowadzi ich
do życia tak blisko serca Chrystusa,
jak czynił to św. Jan, aby
jednocześnie współpracować z
Panem, w bardzo bezpośredni
sposób, aby przekazywać to Boże
życie wszystkim innym wiernym
Dzieła i bliskim im ludziom. Tylko w
ten sposób, z woli Bożej, możliwe
będzie utrzymanie „ducha
aktywnego i przebudzonego we
wszystkich”[13]. W ten sposób
przyłączeni, supernumerariusze i



współpracownicy mogą liczyć na
zachętę i wsparcie przyjaciół, braci i
sióstr, aby wnosić Boże życie do
swoich środowisk.

Numerariusze tworzą domową
atmosferę na różne sposoby. Zawsze
w klimacie braterskiego ciepła i
szczerej przyjaźni. Starają się
przekazać w środkach formacji styl
życia, który oświeca rozum i daje
nowy impuls sercu. W tym dążeniu
czasami będą pomagać innym,
promując działania lub instytucje
wraz z innymi członkami Dzieła lub
pracując w Administracji ośrodka;
innym razem będzie to przygoda
polegająca na niesieniu Dzieła do
pobliskiego miasta lub do innego
kraju, lub odwiedzając tych, którzy
pozostają w domu z powodu choroby
lub niepełnosprawności. Decydujące
nie jest konkretne działanie, ale
wielkoduszność, z jaką kultywują
Boże życie w swoich sercach i jak
ofiarowują je - z „ojcowskimi i



macierzyńskimi uczuciami”[14] - tym,
którzy są wokół nich.

„Ja przyszedłem po to, aby [owce]
miały życie i miały je w obfitości.” (J
10, 10), mówi Jezus w Ewangelii
według św. Jana. Dlatego
przyjmowanie i dawanie w obfitości,
z wielkodusznością, są postawami
właściwymi dla tych, którzy pracują
u boku Chrystusa. Pan oddał się
całkowicie w Betlejem i na Golgocie;
zamienia wodę w wino z przeobfitą
hojnością, tak samo jak wówczas gdy
rozmnaża chleb i ryby albo sprawia
cud połowu ryb... W swojej misji
Nauczyciela Jezus daje nadobficie,
gdy naucza i głosi tłumom; co więcej,
ze szczególnym upodobaniem
formuje tych, którzy są Mu najbliżsi:
Wobec apostołów „Jezus rozlewa
miłość: kształtuje ich umysły,
umacnia ich wolę, koryguje ich wady,
prostuje ich intencje, aż do
uczynienia z nich, wraz z zesłaniem
Ducha Świętego, filarów, na których



zbudowany jest Kościół”[15]. W tym
darze z siebie, który owocuje
radością, apostołowie naśladowali i
naśladują Mistrza.

Św. Josemaría pragnął, aby wszyscy
wierni Dzieła byli ściśle zjednoczeni
z Krzyżem, a zwłaszcza, poprzez tę
szczególną misję służby,
numerariusze. W ten sposób, bardzo
obrazowy, wyraził, że poświęcą
swoje życie z radością, aby
umożliwić tę wielką misję w świecie.
„Nasz Pan (...) chce, aby w nim - w
Dziele - była grupa przybita do
Krzyża: Święty Krzyż uczyni nas
wytrwałymi, zawsze w tym samym
duchu Ewangelii, co wyda działanie
apostolskie jako smaczny owoc
modlitwy i ofiary”[16]. Tam, gdzie jest
Jezus, Maryja, święte niewiasty i
młody Jan, tam jest źródło życia
Bożego w obfitości, które rozlewa się
w sakramentach i w miłości
chrześcijańskiej.



Niektóre sposoby „dawania życia”

U numerariusza wszystkie aspekty
jego życia mogą przyczyniać się do
umacniania i inspirowania jego
misji. Zaangażowanie w uświęcanie
się w pracy, profesjonalizm, z jakim
oddaje się chrześcijańskiej formacji
innych, przyjaźnie z rodzinami i
kolegami, własna osobowość,
upodobania, hobby i
zainteresowania: to wszystko są
wymiary, które mogą nie tylko
harmonizować z jego osobistym
powołaniem, ale je ubogacać i
umacniać; to właśnie na tej drodze
odnajduje on najgłębszy sens
swojego życia.

Począwszy od osobistej postawy,
istnieje kilka sposobów, dzięki
którym można dbać o Dzieło jako
nadprzyrodzoną rodzinę. Po
pierwsze, numerariusz obdarza
życiem w obfitości, gdy osobiście żyje
życiem opartym na łasce Bożej. Życie



samego św. Jana i rodzeństwa z
Betanii ilustruje sposób, w jaki to, co
ludzkie, łączy się z tym, co Boże. To,
co jest wspólne, to fakt, że ich serca
są bliskie serca Mistrza, a co jest
rzeczywistością, którą my również
mamy teraz do dyspozycji: „jeśli
ośrodek twoich myśli i nadziei
znajduje się w Tabernakulum, synu,
jak obfite będą owoce świętości i
apostolstwa!”[17]. To właśnie w
żywym kontakcie z Tym, który jest
źródłem życia, naprawdę chodzi o
całe szczęście i wszelką płodność.
Innymi słowy, gdy własny sposób
życia jest przepełniony
nadprzyrodzonym zmysłem, łatwiej
jest zarazić nim innych w zwykłych
okolicznościach. Dlatego
pielęgnowanie życia wewnętrznego i
człowieczeństwa jest niezbędne do
wypełniania misji dawania życia
braciom i siostrom w Dziele. Kościół,
a i w nim Opus Dei, rośnie przez
przyciąganie.



Drugim sposobem dawania życia jest
pielęgnowanie pasji do ludzi, to
znaczy pragnienie niesienia
Chrystusa innym i towarzyszenia im
w ich drodze ze szczerą przyjaźnią,
„od serca do serca”[18]: z prawdziwym
zainteresowaniem każdym, z
otwartością na wszystkich i
bliskością, z zaangażowaniem w
życie innych, starając się uchwycić
ich rzeczywistość; dostosowując się
do ich sposobu bycia, myślenia, do
warunków, w jakich żyją. Opus Dei
nie jest zbiorem zorganizowanych
działań, ale jest każdą z osób, które
stanowią część tego domu, i każdą z
osób, które znajdują w nim cząstkę
ciepła Jezusa. W tym sensie najlepszą
szkołą formacji jest sama przyjaźń: to
w tym środowisku zdolność
słuchania, empatia, dialog i szczera
troska o innych rozwijają się
naturalnie. Serce, które przyjmuje
dar celibatu z miłości, nieustannie
stara się poszerzać ten krąg



przyjaźni, ponieważ tego domaga się
właśnie miłość.

Innym sposobem dawania życia jest
wnoszenie ducha Dzieła do własnej
pracy zawodowej, a w konsekwencji
przyczynianie się tym samym do
wielkiego bogactwa formacji
wiernych Dzieła, którym się
towarzyszy. Jeśli numerariusz
pracuje dobrze, po chrześcijańsku, z
miłości do Boga, starając się dbać o
wspólny dom i o innych, rozumiejąc
trendy społeczne i kulturowe, nie
mierząc osobistej samorealizacji w
kategoriach celów, które
pozostawiają osobę na drugim
miejscu. Jeśli pracuje starając się żyć
wszystkimi tymi postawami, stawia
zdrową ambicję zawodową w służbie
własnego powołania. W ten sposób
sam uczy się tego, co będzie starał się
przekazać swoim braciom i siostrom.
Kiedy zmarł jeden z pierwszych
numerariuszy, Louis Gordon, ci,
którzy z nim pracowali, uznali go za



„ojca robotników w jego fabryce i
głęboko opłakiwali go po jego
śmierci”[19]; dodawali też, że „ze
świecą szukać takiego człowieka w
biznesie (...). Poświęcił całe swoje
cenne życie, uświęcając swoją pracę i
będąc kochającym ojcem ubogich
oraz wzorem dla pracowników
swojej fabryki, w której pozostawił
pustkę trudną do wypełnienia”[20].

Wreszcie czwarty sposób dawania
życia innym wynika z kultywowania
i zamiłowania do głębokiej refleksji,
zawsze z nastawieniem na służbę
innym. Ci, którzy starają się, poprzez
przyjaźń i formację chrześcijańską,
pomagać innym być solą i światłem
w społeczeństwie, potrzebują pewnej
zdolności do refleksji, studiowania i
rozumienia współczesnego świata.
"Aby wszyscy moi synowie i córki
mogli przekazywać pewną doktrynę
milionom dusz - jakby od jednego
naczynia włosowatego do drugiego -
mamy - obowiązek być na bieżąco w



sprawach, także doczesnych, które w
jakiś sposób dotykają Kościoła,
Papieża, dusz”[21]. Formacja
filozoficzna, teologiczna i kulturowa
jest priorytetem dla tych, którzy chcą
być apostołami pośród świata i dla
tych, którzy ponoszą szczególną
odpowiedzialność za formację
innych apostołów.

Dyspozycyjność serca

Jest to nawykowa skłonność do
ukierunkowania swojego życia na
innych, oddając im do dyspozycji to,
co najcenniejsze: czas, uczucia,
zdobytą wiedzę, modlitwę itp. Tak o
tym pisał Prałat Fernando Ocáriz:
"dyspozycyjność numerariuszy dla
służby innym polega na 
dyspozycyjności serca: na efektywnej
wolności życia tylko dla Boga, a ze
względu na Niego – dla innych,
połączonej z wolą zajmowania się
zadaniami, które będą niezbędne w
Dziele."[22]. Wymiar troski i służby w



rzeczywistości poszerza serce i
wydobywa to, co najlepsze w każdej
osobie; w ten sposób zapobiega
sytuacji, w której osobiste zasoby są
jak ukryte pieniądze, które nie
przynoszą zysku (por. Mt 25, 25) lub
stają się azylem, w którym mieści się
tylko ich posiadacz.

Styl naśladowania Chrystusa, życia
każdą z cnót, jest dostosowany do
konkretnego powołania, do którego
każdy został wezwany. W pełni
świadomi swojej świeckości,
numerariusze żyją cnotami zgodnie z
tym szczególnym wezwaniem do
pozostawienia wszystkiego, aby
podążać za Chrystusem, będąc
fundamentem rodziny. "Wszystko
wolno, ale nie wszystko przynosi
korzyść. Wszystko wolno, ale nie
wszystko buduje. Niech nikt nie
szuka własnego dobra, lecz dobra
bliźniego!” (1 Kor 10,23-24).
Jednocześnie ta dyspozycyjność serca
przejawia się również w otwartości -



wręcz w pragnieniu - dostosowania,
na ile to możliwe, swojego miejsca
zamieszkania i zajęcia do potrzeb
innych, zapewniając w ten sposób, że
wszyscy mogą łatwo znaleźć
wsparcie i towarzyszenie, którego
szukają w Opus Dei.

***

Święty Jan widział, jak rodzinny dom
Jezusa rozprzestrzenił się na
nieznane lądy. Cały świat powoli
stawał się domem rodziny Jezusa. A
wszystko to zaczęło się dokładnie
tam, gdzie żył sam Jan, w chwili, gdy
u stóp Krzyża Jezus powiedział do
niego: „«Oto Matka twoja». I od tej
godziny uczeń wziął Ją do siebie” (J
19, 27). Któż zaglądając do tego
domu, nie napełniłby się Bożą
miłością wraz z Maryją i jak Ona?
Tam Maryja i apostołowie dzielili się
zwierzeniami, modlili się razem,
wspominali minione przygody i
marzyli o przyszłych. I pod wpływem



impulsu Maryi wyszli z tego domu -
by go powiększyć - odnowieni, z
pragnieniem szerzenia tej miłości w
„koncentrycznych kręgach”, aż
dotrze ona do całego świata.

[1] List 29 IX 1957, pkt 11.

[2] Słowa świętego Josemarii zebrane
w Salvador Bernal, Memoria del
Beato Josemaría Escrivá, wywiad
Salvadora Bernala z biskupem
Javierem Echevarríą, rozdział 4.

[3] Luis Martínez Ferrer, Vicente
Rodríguez Casado: niñez, juventud y
primeros años en el Opus Dei
(1918-1940),Studia et Documenta, vol.
10, 2016, str. 216.

[4] List 29 IX 1957 pkt 6.

[5] List 29 IX 1957, pkt 7. To, że
współpracownicy nie mają
powołania Bożego, oznacza w tym
kontekście, że nie mają powołania do
Dzieła. Mają oni, jak zawsze głosił



św. Josemaria, Boże powołanie do
świętości właściwe każdemu. W tym
cytacie termin " Oblaci" został
zastąpiony na końcu terminem
„Przyłączeni" dla ułatwienia
czytania, który jest terminem
używanym przez św. Josemaríę w
ostatnich latach jego życia w
odniesieniu do tej formy powołania
do Dzieła.

[6] Ibidem, pkt 5.

[7] Isidoro Zorzano, List z Malagi, 5 IX
1930, cytowany w José Miguel Pero-
Sanz, Isidoro Zorzano, rozdz. 9,
akapit 1.

[8] Luis Martínez Ferrer, Vicente
Rodríguez Casado: niñez, juventud y
primeros años en el Opus Dei
(1918-1940), Studia et Documenta, t.
10, 2016, str. 235. Cytat wewnętrzny
odpowiada Álvaro del Portillo, De
Madrid a Burgos, str. 2 (3), AGP, APD,
D-19114.



[9] Constantino Ánchel, Francisco
Botella Raduán: lata ze świętym
Josemaríą, Studia et Documenta, t.
10, 2016, str. 174.

[10] List do św. Josemarii z Mexico City,
29 czerwca 1950 r., zebrany w Letras
a un santo, Biuro Informacyjne Opus
Dei, 2018.

[11] List 29 IX 1957, pkt 60.

[12] Por. List pasterski, 28 X 2020, pkt.
10.

[13] List 29 IX 1957, pkt. 76.

[14] Ibidem, pkt 23.

[15] List 24 X 1965, pkt 9

[16] Komentując te słowa, Prałat
Fernando Ocáriz zauważa: „Nasz
Ojciec [św. Josemaria] nie wskazuje,
kto stanowi tę grupę przybitą do
Krzyża, ale don Álvaro, w
komentarzu dotyczącym tego ustępu
wskazuje, że widać już tu zapowiedź



lub wzmiankę o różnych sposobach
życia powołaniem w Dziele. Z
kontekstu możemy sądzić, że w tym
przypadku odnosi się przede
wszystkim do numerariuszy i
Numerarii”.(list pasterski, 28-X-2020,
pkt 12).

[17] Kuźnia, 835.

[18] Bruzda, 191.

[19] Pedro Pablo Ortúñez Goicolea,
Luis Gordon Picardo. Un empresario
en los primeros años del Opus Dei
(1898-1932), Studia et Documenta,
vol. 3, 2019, str. 132.

[20] Perlas Divinas, publikacja Sióstr
Oblatek Najświętszego Odkupiciela,
rok IV, 45, str. 348; zebrane w Studia
et Documenta, t. 3, 2009, str. 133, nr
56.

[21] Instrucción sobre la obra de San
Miguel, nr 32.



[22] Por. list pasterski, 20 X 2020, pkt
11.

Gerard Jiménez Clopés

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/apostolowie-dajacy-zycie/
(13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/apostolowie-dajacy-zycie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/apostolowie-dajacy-zycie/

	Apostołowie dający życie

