
opusdei.org

Coś wielkiego i niech
to będzie miłość (IX):
Jesteśmy
apostołami!

Bycie apostołem to nie zwykłe
zajęcie wykonywane w jakichś
określonych godzinach. To
nawet nie jakaś ważna praca.
To potrzeba wypływająca z
serca, które stało się „jednym
Ciałem i jedną Duszą” z Panem.

19-08-2019

Kafarnaum to miejsce, w którym
zaczyna się apostolska przygoda



rozpoczęta przez Jezusa na świecie.
Wiemy, że przynajmniej czterech z
Dwunastu Apostołów było tam
rybakami. „Pierwsi Apostołowie
znajdowali się przy starej barce i
przy porwanych sieciach,
naprawiając je. Pan powiedział im,
by poszli za Nim, a oni statim –
natychmiast, relictis omnibus –
zostawili wszystko – wszystko! – i
poszli za Nim…”[1].

Jezus wzywa pierwszych Apostołów
słowami, w których nakreśla, jak
zmieni się na zawsze bieg historii.
„Pójdźcie za Mną, a sprawię, że
staniecie się rybakami ludzi” (Mk
1,16-17). Nie zdradza więcej
szczegółów. Dalej będą rybakami, ale
odtąd będą łowić inny rodzaj „ryb”.
Wypłyną na inne „morza”, ale
wykorzystają to, czego dotąd się
nauczyli w swojej pracy. Będą dni z
dobrym wiatrem, kiedy połów będzie
obfity. Ale zdarzą się również gorsze
momenty, które nic nie przyniosą lub



przyniosą tak niewiele, że będzie się
miało wrażenie wracania do brzegu
z pustymi rękami. Jednak kluczowe
nie będzie to, ile uda im się złowić
albo to, co ludzie uznają za sukces
lub porażkę. Kluczowe będzie to, kim
się staną. Jezus chce, aby zrozumieli
swoją nową tożsamość, bo nie
powołuje ich jedynie, aby coś robili –
coś pięknego, nadzwyczajnego, ale by
byli kimś, kto wypełnia misję: misję
bycia „rybakami ludzi”.

„Wszystko zaś czynię dla
Ewangelii”

Odpowiedzieć na wezwanie Boga
oznacza na nowo ukształtować swoją
osobowość. „To nowa wizja życia”
mawiał święty Josemaría. Kiedy
wiemy, że to sam Jezus zaprasza nas
do uczestnictwa w Jego misji, zapala
się w każdym z nas chęć
„poświęcenia swojej
najszlachetniejszej energii na
działalność, która w miarę jak



będziesz ją realizować, stopniowo
przejmie władzę nad całym twoim
życiem. W ten sposób praca stanie
się misją”[2]. To zadanie, które nas
uszczęśliwia, kształtuje nasz sposób
bycia, działania, postrzegania świata.

Fernando Ocáriz przypomniał to w
wyrazistych słowach: „nie
zajmujemy się apostolstwem, lecz
jesteśmy apostołami!”[3]. Misja
apostolska nie ogranicza się do
konkretnych chwil lub zadań, ale
obejmuje całe nasze życie. Święty
Josemaría przypominał to od
początku osobom z Dzieła. „Miej na
uwadze, mój synu, że nie jesteś tylko
człowiekiem, który łączy się z
innymi, aby czynić coś dobrego. To
dużo, ale to… niewiele. Jesteś
Apostołem, który spełnia
bezwzględny rozkaz
Chrystusowy”[4].

„Biada mi, gdybym nie głosił
Ewangelii!” pisze święty Paweł (cf. 1



Kor 9,16-23). Słowa te płyną z głębi
jego duszy. Dla niego ten impuls
miłości jest jednocześnie
zaproszeniem i obowiązkiem. „Nie
jest dla mnie powodem do chluby to,
że głoszę Ewangelię. Świadom jestem
ciążącego na mnie obowiązku”.
Dlatego jedyna rekompensata, której
szuka to „głoszenie Ewangelii bez
żadnej zapłaty”, bo czuje się
„niewolnikiem wszystkich, aby tym
liczniejsi byli ci, których pozyska”.
Często otwiera swoje serce. Jest
ostatnim wśród Apostołów,
niegodnym i bez zasług. Ale jest
Apostołem. Dlatego nie ma dla niego
okoliczności, które nie byłyby
apostolskie. Mówi nawet „wszystko
zaś czynię dla Ewangelii”. Tak się
przedstawia i za takiego chce być
uznawany: „Paweł, sługa Chrystusa
Jezusa, z powołania apostoł,
przeznaczony do głoszenia Ewangelii
Bożej” (Rz 1,1).



Podobnie dla chrześcijanina
apostolstwo nie jest jedynie
„zadaniem” lub aktywnością
wymagającą nakładu czasu, ani
nawet „ważnym zajęciem”. Jest
potrzebą wypływającą z serca, które
„staje się jednym Ciałem i jedną
Duszą w Chrystusie”[5] z całym Jego
Kościołem. Bycie apostołem „nie jest
bowiem i nie może być tytułem
honorowym. Określa ono w sposób
konkretny, a nawet dramatyczny całe
życie człowieka”[6]. Czasem
będziemy potrzebować zachęty,
czasem poszukamy rady, aby lepiej
ewangelizować. Ale, przede
wszystkim, będziemy mieć
świadomość, że to wezwanie to dar
Boży i dlatego prosimy Boga, aby
apostolstwo wypływało z naszego
serca jak woda wypływa ze źródła
(cf. J 4,14).

Sól, światło i zaczyn



Aby wytłumaczyć uczniom zadanie,
które przed nimi stawiał, Pan często
posługiwał się przypowieściami.
Mówi do nich: „Wy jesteście solą
ziemi, wy jesteście światłem
świata” (cf. Mt 5,13-14), a przy innej
okazji opowiada o zaczynie, który,
mimo że jest go mało, zakwasza całe
ciasto (cf. Mt 5,33). Właśnie tacy mają
być apostołowie Jezusa. Mają być
solą, która daje radość, światłem,
które prowadzi, zaczynem, dzięki
któremu rośnie ciasto. Tak też
widział apostolstwo swoich synów i
córek święty Josemaría. „Bóg wzywa
cię do wejścia na konkretną drogę,
do bycia obecnym na wszystkich
skrzyżowaniach świata, mając w
sobie obecnego Boga. Do bycia
zaczynem, solą, światłem świata, aby
oświetlać, nadawać smak,
zakwaszać”[7].

Wierni Opus Dei, tak jak wielu
współczesnych chrześcijan, są
apostołami pośród świata,



zachowując pełną naturalność i
dyskrecję. Chociaż czasem spotyka
się to z niezrozumieniem, starają się
oni jedynie wprowadzać w życie
przypowieści, o których mówił Pan.
Soli nie widać, jeśli się ją dobrze
zmiesza z jedzeniem. Nadaje smak
potrawom, które bez niej byłyby
nijakie, mimo że zrobione z
produktów dobrej jakości. To samo
dzieje się z zaczynem. Sprawia, że
chleb rośnie, mimo że zaczynu nie
widać. Światło natomiast stawia się
„na świeczniku, aby świeciło
wszystkim”, zawsze „przed
ludźmi” (Mt 5,15-16). Nie skupia ono
uwagi na sobie, ale na tym, co
oświetla. Chrześcijanin dobrze czuje
się z innymi, dzieli się z nimi
marzeniami i planami. Nawet więcej.
„Powinniśmy czuć się nieswojo, jeśli
nie jesteśmy solą i światłem
Chrystusa pośród świata”[8]. To
otwarcie zakłada wejście w relację
również z osobami, które myślą
inaczej niż my z radosną chęcią



pozostawienia w ich sercu „śladu
Chrystusa”[9] w sposób, w jaki On
sam nam proponuje: czasem
modlitwą, czasem słowem lub miłym
gestem.

Skuteczności apostolskiej nie da się
zmierzyć. Wiele owoców pozostanie
w cieniu i nigdy ich w tym życiu nie
poznamy. To, co możemy zrobić, to
stale odnawiać marzenie o byciu
bardzo zjednoczonym z Panem.
„Winniśmy iść przez życie jak
apostołowie: ze światłem Bożym, z
solą Bożą. Bez obawy, w sposób
naturalny, lecz z tak głębokim życiem
wewnętrznym, w takim zjednoczeniu
z Panem, byśmy mogli nieść światło i
ustrzec się przed zepsuciem i
mrokiem”[10]. Bóg sprawi, że nasze
wysiłki będą owocne i nie zagubimy
się, myśląc o naszych słabościach i
przeszkodach zewnętrznych: że
jezioro jest zbyt duże, że nikt nas nie
rozumie, że nas krytykują, że jest



ciężko, że nie mam siły płynąć pod
prąd…

Własny napęd

Gdy patrzymy na Dwunastu
Apostołów, widzimy, jak bardzo byli
różni, nie brakowało mocnych
charakterów. Tak samo jest ze
świętymi wyniesionymi na ołtarze. I
tak samo z ludźmi, którzy dziś idą za
Panem, dyskretnie, ale stale. Wszyscy
są różni, a jednocześnie wszyscy są
apostołami, wiernymi, zakochanymi
w Panu.

Oddając się Bogu, nie tracimy nic z
naszego własnego bogactwa. Wręcz
przeciwnie, bo „kiedy Pan myśli o
każdym z nas, o tym, co chciałby mu
podarować, myśli o nim jako o
swoim osobistym przyjacielu. A jeśli
zdecydował się podarować ci łaskę,
charyzmat, który pozwoli ci żyć
pełnią życia i przemieni cię w osobę
pożyteczną dla innych, w kogoś, kto
pozostawi ślad w historii, z



pewnością pojawi się coś, co cię
uszczęśliwi w twym najskrytszym
wnętrzu i będzie ekscytować cię
bardziej niż cokolwiek innego na tym
świecie. Nie dlatego, że to, co ma
zamiar ci podarować, to niezwykły
lub rzadki charyzmat, ale dlatego, że
będzie to na twoją miarę, na miarę
całego twojego życia”[11]. Dlatego
ten, kto decyduje się pójść za Panem
zrozumie po latach, jak łaska, której
towarzyszy osobista praca, zmieni
nawet jego charakter, tak, aby był
bardziej zdolny kochać innych i
służyć im. To nie owoc
woluntarystycznego narzucania
ideału doskonałości, ale raczej
oddziaływanie i pasja, jakie nadaje
Jezus życiu apostoła.

Niedługo po wyborze na Prałata
Opus Dei spytano Javiera Echevarríę,
czy mógł czuć się swobodnie u boku
świętego Josemaríi. „Czy mógł ksiądz
być sobą?”. Jego odpowiedź jest
wzruszająca. Są to słowa osoby,



która, patrząc wstecz, widzi, jak
wiele Bóg uczynił w jej życiu. „Żyłem
zwyczajnie. Nigdy nie wyobrażałem
sobie, że moje życie będzie tak
ambitne. Gdybym żył po swojemu,
nie bylibyśmy dziś w tym samym
miejscu (…). Ja, jako człowiek swoich
czasów, jako chrześcijanin i ksiądz,
jestem spełniony i mam serce
otwarte na świat, bo dane mi było
żyć u boku dwóch ludzi [świętego
Josemaríi i błogosławionego Álvaro]
o wielkim duchu, chrześcijańsko
wielkim”[12].

Gdy ktoś jest wysłany przez
Chrystusa i pozwala Mu stać za
sterami swojego życia, nie może
zapominać, że Pan oczekuje
odpowiedzi głęboko wolnej. Wolnej,
po pierwsze, od naszego egoizmu,
pychy i chęci zabłyśnięcia. Ale
również wolnej, by oddać Mu na
służbę wszystkie nasze talenty,
inicjatywę, kreatywność. Dlatego,
mówił święty Josemaría, jedną z



najbardziej oczywistych cech ducha
Opus Dei jest miłość do wolności i do
zrozumienia”[13].

Jednocześnie ta wolność ducha to nie
„działanie zgodne z własnymi
kaprysami, przeciwstawiające się
wszelkim normom”[14], jak gdyby to,
co nie jest naszym wyborem było
nam narzucane i od czego
mielibyśmy się uwolnić. Chodzi
raczej o działanie w tym samym
Duchu, w którym działał Jezus. „Z
Nieba zstąpiłem nie po to, aby pełnić
swoją wolę, ale wolę Tego, który
Mnie posłał” (J 6,38). Gdyby uznać
apostolstwo za kolejną „działalność”,
oznaczałoby to, że jesteśmy
ograniczeni przez kogoś, kto te
działalności apostolskie koordynuje.
Jeśli natomiast czujemy się posłani
przez Chrystusa, doświadczamy
pomocy i impulsu, które przekazuje
nam Bóg na różne sposoby. Żyć
wolnością ducha oznacza pozwolić,
aby Duch Święty nas kształtował i



prowadził, posługując się również
osobami, które On postawił u
naszego boku.

Wolność ducha pcha nas do
uruchomienia „własnego napędu”
wobec różnych potrzeb misji
apostolskiej. „Własny napęd” nie
oznacza pasywnej akceptacji, ale
przekonanie, że to jest to, o co prosi
mnie Pan w tej chwili, bo to jest to, co
powinien robić apostoł, którym
jestem. W ten sposób w zwykłych
okolicznościach naszego codziennego
życia poczujemy orzeźwiającą bryzę
Ducha, która nas wypchnie na
„głębię” (Łk 5,4), abyśmy z Nim
kontynuowali wspaniałą historię
Miłości Boga do nas.

Gdybyśmy mieli „zajmować się
apostolstwem”, moglibyśmy to
zaniedbać ze względu na
absorbującą pracę lub chorobę.
Mielibyśmy też „wakacje”
apostolskie. My jednak „jesteśmy



apostołami”! To nasze życie. Dlatego
byłoby dziwne, gdybyśmy,
wychodząc z domu, zostawiali tam
nasz zapał apostolski. Z pewnością
misja ta będzie od nas często
wymagała wysiłku oraz odwagi do
przezwyciężania naszych lęków.
Jednak ten opór wewnętrzny nie
powinien nas niepokoić, bo Duch
Święty sprawia, że w sercu tych,
którzy są Mu posłuszni wzrasta
prawdziwa spontaniczność i
kreatywność apostolska i wszystko
staje się okazją do apostołowania.

Ma się „świadomość, że stoi się na
czatach, że jest się strażnikiem
miłości, który nie śpi tylko gorliwie
pracuje”[15]. Jego czuwanie to
czuwanie miłości, dlatego nie ma w
nim niepokoju lub nerwowości.
Mamy w naszych rękach misję, która
nas ekscytuje, uszczęśliwia i
pokazuje innym, jak jesteśmy
szczęśliwi. Pracujemy w winnicy
Pana i możemy być pewni, że to On



jest gospodarzem. Jeśli czasami do
naszego serca wkrada się niepokój,
napięcie, to właśnie jest moment, by
zbliżyć się do Niego, aby Mu
powiedzieć „robię to dla Ciebie,
pomóż mi pracować w spokoju i w
pewności, że to Ty działasz”.

Boskie światło, które daje ciepło

Kiedy w przypowieści o
zaproszonych na ucztę gospodarz
dowiaduje się, że goście nie przyjdą,
bo są zbyt zajęci, nakazuje słudze
przyprowadzić „ubogich, ułomnych,
niewidomych i chromych” (Łk 14,21).
Sala się zapełnia, ale są jeszcze wolne
miejsca. Wtedy pan mówi do sługi:
„wyjdź na drogi i między opłotki i
zmuszaj do wejścia, aby mój dom był
zapełniony” (Łk 14,23). „Zmuszaj do
wejścia”. Compelle intrare. Tak
mocno nawołuje Pan.

Nakaz jest kategoryczny, bo
wezwanie do zbawienia jest
powszechne. Święty Josemaría tak to



rozumiał: „nie jest to bodziec
materialny, ale ogrom światła,
doktryny; bodziec duchowy waszej
modlitwy i pracy, które są
prawdziwym świadectwem
doktryny; wiele poświęceń, które
potraficie ofiarować; uśmiech, który
się pojawia, bo jesteście dziećmi
Boga: synostwo, które, mimo że w
waszym życiu czasem nie brakuje
przeciwności, napełnia was
prawdziwą radością, którą inni
widzą i której zazdroszczą. Gdy
dodać do tego styl i przyjacielskość
otrzymujemy owe compelle
intrare”[16]. Nie chodzi o to, by kogoś
do czegoś przymuszać. Jest to
wyjątkowe połączenie modlitwy i
przyjaźni, świadectwa i hojnego
poświęcenia… Radość, która się
udziela i otwartość, która z wolnością
zaprasza.

Bóg działa „przez przyciąganie”[17],
wzywając dusze z radością i
zachwytem płynącym z życia



chrześcijan. Dlatego apostolstwo to
miłość, która się przelewa. Serce,
które umie kochać, umie przyciągać.
„Przyciągamy każdego sercem.
Dlatego proszę dla każdego o wielkie
serce. Jeśli kochamy dusze,
przyciągamy je”[18] mawiał święty
Josemaría. Rzeczywiście, nic nie
przyciąga tak, jak prawdziwa miłość,
zwłaszcza w czasach, gdy wielu ludzi
nie zna ciepła Miłości Boga.
Prawdziwa przyjaźń to „istota
sposobu apostołowania, jaki święty
Josemaría znalazł w opisach
ewangelicznych”[19]. Filip
przyciągnął Bartłomieja, Andrzej
Piotra, a paralityka do Jezusa
również musieli przyprowadzić
dobrzy przyjaciele.

„W chrześcijaninie, w dziecku
Bożym, przyjaźń i miłość stanowią
jedno: Boskie światło, które daje
ciepło”[20]. Aby mieć przyjaciół
potrzeba stałego kontaktu osobistego,
przykładu i szczerej lojalności,



gotowości pomagania, wzajemnego
wspierania się, słuchania i empatii,
gotowości do zajmowania się
potrzebami innych. Przyjaźń to nie
narzędzie apostolstwa, ale
apostolstwo samo w sobie, w swojej
istocie, jest przyjaźnią:
wdzięcznością i chęcią przejścia
przez życie z innymi. Oczywiście
chcemy, aby nasi przyjaciele zbliżyli
się do Pana, ale w czasie i w sposób,
w jaki Pan zechce. Mimo że jasnym
jest, że apostoł oczekuje, że jego
wysiłki przyniosą owoce, nigdy nie
może zapominać, że Apostołowie szli
za Jezusem nawet gdy większość
uczniów już z Nim nie chodziła (cf. J
6,66-69). Owoce przyszły później (cf.
Dz 2,37-41).

Pewien młody chłopak spytał kiedyś
świętego Josemaríę: „Ojcze, co mamy
robić, aby wielu „zagwizdało?”[21].
Święty Josemaría natychmiast
odpowiedział: „Potrzeba wiele
modlitwy, lojalnej przyjaźni i



szacunku do wolności”. Chłopak nie
wydawał się usatysfakcjonowany i
dodał: „Ojcze, ale czy to nie zbyt
powolna droga?”. „Nie, bo powołanie
jest nadprzyrodzone” odpowiedział
święty Josemaría, przedłużając każdą
sylabę. „Wystarczyła chwila, by
Szaweł przemienił się w Pawła.
Potem trzy dni modlitwy i powstał
żarliwy Apostoł Jezusa
Chrystusa”[22].

Bóg wzywa, a Duch Święty porusza
serce. Apostoł towarzyszy
przyjaciołom modlitwą i
poświęceniem i nie niecierpliwi się,
gdy ktoś odrzuca jego propozycje.
Nie obraża się, gdy ktoś nie pozwala
sobie pomóc. Prawdziwy przyjaciel
opiera się na mocnych stronach, by
pomóc wzrastać, nie robi wyrzutów.
Wie, kiedy zamilknąć, a kiedy
„ugryźć temat” w inny sposób, żeby
nie zanudzać ani nie krytykować.
Opiera się na zaufaniu i
najmocniejszych stronach swoich



przyjaciół. Tak działa Bóg i tak chce,
żeby zachowywały się Jego dzieci.

Nie naprzykrzając się, z uśmiechem
na ustach będziemy mogli dyskretnie
coś zasugerować, jak to robił Pan. I
stale będziemy podtrzymywać zapał,
by dużo ludzi Go poznało. „Ty i ja,
dzieci Boga, kiedy spotykamy innych,
musimy myśleć o duszach. Musimy
sobie powiedzieć: oto dusza, której
trzeba pomóc. Dusza, którą trzeba
zrozumieć. Dusza, z którą trzeba być.
Dusza, którą trzeba ocalić”[23].

José Manuel Antuña

tłum. Anna Reicher-Ribeiro

[1] Św. Josemaría, Kuźnia, nr 356.

[2] Św. Josemaría, List 9.01.1932, nr
9.



[3] Fernando Ocáriz, List z
14.02.2017, nr 9.

[4] Św. Josemaría, Droga, nr 942.

[5] Mszał rzymski, Modlitwa
Eucharystyczna III.

[6] Benedykt XVI, Audiencja,
10.09.2008.

[7] Św. Josemaría, Notatki z
rozważania, 04.1955.

[8] Św. Josemaría, A solas con Dios,
nr 273.

[9] Cf. Javier Echevarría, Homilia,
5.09.2010.

[10] Św. Josemaría, Kuźnia, nr 969.

[11] Papież Franciszek, Adhortacja
apostolska Christus vivit, nr 288.

[12] Pilar Urbano, wywiad z Javierem
Echevarríą, 20.04.1994.



[13] Św. Josemaría, List, 31.05.1954,
nr 22.

[14] Fernando Ocáriz, List z
9.01.2018, nr 5.

[15] Św. Josemaría, List, 31.05.1954,
nr 16.

[16] Św. Josemaría, List, 24.10.1942,
nr 9. Cf. Przyjaciele Boga, nr 37.

[17] Benedykt XVI, Homilia,
13.05.2007. Papież Franciszek,
Homilia, 3.05.2018.

[18] Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 10.05.1967.

[19] Fernando Ocáriz, List z
14.02.2017, nr 9.

[20] Św. Josemaría, Kuźnia, nr 565.

[21] W połowie XX w. w Madrycie
„zagwizdać” było potocznie używane
w znaczeniu „dobrze działać”. Św.
Josemaría używał tego terminu, gdy



ktoś prosił o przyjęcie do Opus Dei i
do dziś ten termin jest w tym
znaczeniu używany.

[22] Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 24.04.1967.

[23] Św. Josemaría, Rozważanie,
25.02.1963.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/apostolami/ (02-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/apostolami/
https://opusdei.org/pl-pl/article/apostolami/

	Coś wielkiego i niech to będzie miłość (IX): Jesteśmy apostołami!

