
opusdei.org

Apostoł zawsze
niosący radość

W świecie pełnym zajęć św.
Josemaría proponuje nam
zaskakującą „logikę”: najpierw
modlitwa i umartwienie, a
dopiero później działanie. W
ten sposób możemy lepiej
dostosować się do apostolstwa,
którego chce Bóg.

24-09-2022

Zrozpaczony ojciec zbliża się do
Jezusa, ponieważ jego syn jest
opętany. Łatwo zrozumieć
rozczarowanie ojca: «Powiedziałem



Twoim uczniom, żeby go wyrzucili,
ale nie mogli» (Mk 9, 18). Możliwe, że
apostołowie w trakcie tej rozmowy
czuli się zmieszani i trochę
zawstydzeni, widząc swoją
nieskuteczność. Innymi razy
udawało im się wypędzać demony,
ale tego dnia ich doświadczenie
okazało się niewystarczające.
Podobnie i u nas, ileż razy do
naszego apostolskiego życia pozornie
nie docierają owoce, których
pragniemy? Ileż razy Jezus musi
czynić nam wyrzut — «O plemię
niewierne» (Mk 9, 19) — mocny, a
zarazem pełen miłości i nadziei?

Niemniej Jezus nie poprzestaje na tej
uwadze, ale dodaje szybko: «Bo
zaprawdę, powiadam wam: Jeśli
będziecie mieć wiarę jak ziarnko
gorczycy… nic nie będzie dla was
niemożliwego» (Mt 17, 20). Aby
osiągnąć tę ufność, tę maleńką, ale
dostateczną wiarę, konieczne jest
życie skupione na mocy Chrystusa.



Do tego mamy zaś tylko jedną drogę:
«Ten rodzaj można wyrzucić tylko
modlitwą» (Mk 9, 29). W tych kilku
zdaniach kryje się sposób, w jaki Bóg
chce, żebyśmy współpracowali z Jego
pragnieniem, aby zbawić wszystkich
ludzi. Jezus po prostu nie chce dać
nam pewnej recepty, dzięki której
sami osiągniemy skuteczność, ale
pragnie nam pokazać odmienny
sposób podejścia do tego zadania.
Jezus mówi nam o wierze i o
modlitwie. Od owej chwili, od kiedy
apostołowie zrozumieli ową logikę,
czują się zdolni stawić czoło
każdemu wyzwaniu. Wiedzą, że
misja nie zależy tylko od nich. Są
świadomi, że będą nosicielami
miłości Boga, który gorąco pragnie
szczęścia każdego ze swoich dzieci.

Sens owego najpierw

Ci, którzy mieli szczęście
uczestniczyć w kanonizacji św.
Josemaríi, być może nie zapomnieli



głębokiego, choć drobnego
zdarzenia, jakie miało miejsce
podczas homilii św. Jana Pawła II. W
owej tak ważnej chwili mogli
usłyszeć punkt Drogi, który z
pewnością rozważali wielokrotnie.
Papież poważnym głosem
przypomniał: «Najpierw modlitwa,
potem pokuta, dopiero na trzecim
miejscu — daleko „na trzecim
miejscu” — działanie»[1]. W takim
świecie jak nasz, naznaczonym
nadmiarem zajęć, ta kolejność nas
zaskakuje. Niemniej ma ona
niezwykle wielki sens. Dlatego że
modlitwa i umartwienie — modlitwa
zmysłów — w rzeczywistości
otwierają nas na działanie Boga,
rzucają nas w misję Chrystusa. W
logice tego porządku
zaproponowanego przez św.
Josemaríę tętni moc Ducha Świętego,
ponieważ tylko On umie prosić tak,
jak powinniśmy to robić (por. Rz 8,
26).



Jeżeli się modlimy, odrywamy się od
tego, co robimy, od naszych
zabezpieczeń. Jeżeli się modlimy,
ufamy Chrystusowi, staramy się
czynić Jego dzieło. Wyrażamy nasze
pragnienie pracy przez Niego, z Nim i
w Nim. Nie przeszkadza nam
zmęczenie ani trudności, ani też
widoczny sukces lub jego brak. Jeżeli
natomiast postępujemy odwrotnie,
nadajemy priorytet działaniu,
ryzykujemy przekonanie, że to my
przeobrażamy naszych przyjaciół.
Wówczas nasza niepewność
poszukuje pewności wyników.
Chcemy mieć pewność, że robimy to
dobrze. Takie spojrzenie jest jednak
na ogół powierzchowne,
krótkowzroczne. Temu spojrzeniu
prawdopodobnie brakuje ziarnka
gorczycy, o którym Jezus mówił
swoim uczniom.

Pokusa, aby stawiać samych siebie
na pierwszym miejscu, może pojawić
się również, w subtelniejszy sposób,



nawet w naszej modlitwie. Zdarza się
to, kiedy uważamy, że trzeba
przekonać Boga, zasłużyć na owoce
albo stanąć na wysokości zadania.
Niechcący, niekiedy rozumiemy
naszą modlitwę jako coś, co czynimy
wyłącznie my. Stawiamy siebie
naprzeciwko Chrystusa a nie u Jego
boku albo, mówiąc jeszcze lepiej, nie
stawiamy nas samych w Nim.
Wówczas nietrudno, żebyśmy
interpretowali naszą modlitwę albo
nasze działanie jako walutę do
kupowania apostolskich owoców.
Święty Augustyn objaśnia, że jest
odwrotnie — Bóg «pragnie, żeby
poprzez modlitwę wzrastała nasza
zdolność pragnienia, żebyśmy w ten
sposób stawali się bardziej zdolni do
przyjęcia darów, które nam
przygotowuje. Istotnie Jego dary są
bardzo wielkie, natomiast nasza
zdolność ich przyjmowania bardzo
mała i nieznacząca»[2]. Ostatecznie
nasza modlitwa przygotowuje nas,
żebyśmy pragnęli przyłączać się do



planów Chrystusa, bez względu na
to, jakie będą.

W odwróceniu tej mentalności 
komercyjnej w modlitwie może nam
pomóc opowieść św. Josemaríi: «W
1940 roku, na plaży w Walencji,
widziałem jak rybacy — surowi,
krzepcy — wyciągali sieć na piasek.
Weszło między nich małe dziecko i,
próbując ich naśladować, również
ciągnęło za sieci. Przeszkadzało, ale
zauważyłem, że surowość tych ludzi
morza złagodniała i nie odepchnęli
malucha, który nadal mógł się łudzić,
że pomaga przy pracy. Często
opowiadałem wam tę anegdotę,
dlatego że wzrusza mnie myśl, że
Bóg, nasz Pan, również pozwala nam
przykładać rękę do Jego dzieł i patrzy
na nas z czułością, widząc nasze
staranie o to, żeby z Nim
współpracować»[3].

Modlitwa pomaga nam właśnie
zrozumieć przywilej tego wyboru,



szczęście, jakie nas dotknęło w
związku z tym, że uczestniczymy w
tej misji. Chrystus chce, żebyśmy
czuli się Jego współpracownikami i
żebyśmy przy całej naszej małości
byli nimi rzeczywiście. Od tego,
żebyśmy zajęli się pomocą przy
sieciach Chrystusa, «zależy wiele
istotnych rzeczy»[4]. Ostatecznie to On
zrobi wszystko, a poza tym często
daje nam również nagrodę: «Nie
widzieliśmy zmagania, a jednak
odnieśliśmy zwycięstwo. Panu
przypadła walka, nam
zwycięstwo»[5]. Chrystus darowuje
nam zdolność korzystania z misji,
zabrania sobie najlepszej jej części, 
przyznania sobie punktu, również
wówczas, kiedy czasami nie widzimy
na zewnątrz owoców. Bóg obiecał, że
Jego wybrani «nie będą się trudzić na
próżno» (Iz 65, 23), a Jego obietnica
powinna nam wystarczyć.

Żeby byli szczęśliwi



Św. Josemaría opuszczał właśnie
jedną ze swoich kryjówek podczas
hiszpańskiej wojny domowej, kiedy
wygłosił rozważanie skierowane do
otaczających go osób. Opowiedział
im o projekcie, który nosił bardzo
głęboko w sobie. Pragnął napisać,
kiedy to będzie możliwe, małą
książeczkę, którą chciał zatytułować 
Traktat o szczęściu albo po prostu O
szczęściu. Przeczytał im możliwy
początek: «Jezus i ja chcemy, żebyś
był szczęśliwy — tutaj i na tamtym
świecie»[6]. Chociaż taka książka nie
ujrzała światła dziennego, wystarczy
sam początek. W ten sposób można
by określić naszą misję w
charakterze apostołów: u boku
Jezusa próbować uszczęśliwiać
innych.

Chrystus pragnie uczynić nas
kanałami swojej łaski, swoich cudów.
Wzywając nas na swoją łódź,
podarował nam pragnienie Jego
serca. Dzięki sakramentowi chrztu



wszyscy mamy duszę kapłańską, to
znaczy, zdolność bycia pośrednikami.
Posłał nas, żebyśmy przynosili owoc i
żeby nasz owoc trwał (por. J 15, 16). I
właśnie to oznacza przynosić owoce:
otrzymywać efekty i pożytki z czegoś
albo cieszyć się nimi. Możliwe, że
niekiedy skupiamy się tylko na
trudnościach. To właśnie wówczas
jest pora modlitwy, odkrywania, że
głównym bohaterem jest Duch
Święty. Jest to czas modlitwy i ofiary,
które, chociaż mogą się wydawać 
mało skuteczne, w rzeczywistości są
środkiem na najgłębsze zło trapiące
świat. Innym razem natomiast,
owszem, ujrzymy owoc naszych
wysiłków i napełnimy się
dziękczynieniem. W obu
przypadkach Bóg chce, żebyśmy
cieszyli się naszą misją, żebyśmy ją
smakowali, żebyśmy rozkoszowali
się miłością Jezusa do dusz.

Zdarza się, że kiedy się modlimy,
napełniamy się owym szaleństwem



Jego serca, które poruszyło Go do
tego, żeby uniżyć się, stając się
jednym z nas. Szaleństwem, które
zawiodło Go do Betlejem i które
zaprowadziło Go na krzyż.
Szaleństwem, które sprawia, że czeka
na nas w Tabernakulum. «Gorliwość
apostoła to Boże szaleństwo, którego
ci życzę. Ma ono następujące
symptomy: pragnienie obcowania z
Nauczycielem, stała troska o dusze,
wytrwałość, której nic nie osłabi»[7]. I,
pełen tej żarliwości, apostoł rzuca się
do przygody dzielenia swojego
doświadczenia, dzielenia szczęścia z
Bogiem, szczęścia Stwórcy
porwanego kruchą miłością swoich
stworzeń. Tak prosto towarzyszyć
Mu, trwać u Jego boku. Wystarcza
modlitwa i poświęcenie, coś
osiągalnego, coś leżącego w zasięgu
każdego.

Apostolstwo marzeń



Papież prosi, aby cechowały nas
«marzenie o rzeczach wielkich,
poszukiwanie szerszych horyzontów,
większa odwaga, chęć zdobywania
świata, umiejętność przyjmowania
ambitnych propozycji»[8]. Marzenia
są za darmo, ale żeby je zrealizować,
również trzeba, żebyśmy nadali
pierwszeństwo modlitwie. W
związku z tym Msza Święta może być
do tego odpowiednim miejscem,
ponieważ chodzi o ogromną
możliwość, jaką mamy, żeby wejść w
modlitwę, w oddanie i we
wdzięczność Jezusowi Chrystusowi.

Bł. Álvaro przypomina nam o tej
wielkiej szansie, ponieważ «we Mszy
Świętej odnajdujemy środek na
naszą słabość, energię zdolną
przezwyciężyć wszystkie trudności
pracy apostolskiej. Przekonajcie się:
aby otworzyć w świecie bruzdy
miłości do Boga, przeżywajcie dobrze
Mszę Świętą! Aby zrealizować nową
ewangelizację społeczeństwa, o którą



prosi nas Kościół, strzeżcie Mszy
Świętej! Aby Pan zsyłał nam
powołania z Boską obfitością i żeby
były dobrze formowane, uciekajcie
się do Świętej Ofiary! Naprzykrzajcie
się codziennie Panu żniwa, mocno
zjednoczeni z Najświętszą Maryją
Panną, wypełniając Waszą Mszę
prośbami!»[9]. Kiedy znajdujemy się
naprzeciwko ołtarza świętej ofiary,
jest to idealna chwila, żeby marzyć,
żeby niestrudzenie prosić. Kiedy
modlimy się z Chrystusem — to zaś
właśnie robimy podczas Mszy
Świętej — na nowo odważamy się
zarzucać sieć w to samo miejsce, w
którym być może poprzednio już 
ponieśliśmy porażkę, kiedy
pracowaliśmy sami.

Prawdziwy apostoł jest skupiony na
swoim nauczycielu i sam fakt pracy
w Jego winnicy, u Jego boku, już jest
największym wynagrodzeniem (por.
Mt 20, 1-16). Dlatego zapraszając
innych, aby przyłączali się do jego



zajęcia, apostoł z pewnością
powinien pamiętać o zasadzie:
«nastawaj w porę i nie w porę» (2 Tm
4, 2), jednakże robi to z
kreatywnością miłości, która daje
sugestie i otwiera horyzonty. Właśnie
dlatego, że pragnie uszczęśliwić
swoich przyjaciół, nie stosuje wobec
nich przymusu. Jeżeli kiedyś musimy
nalegać, to nie staniemy się namolni,
zważywszy, że jedynie podążamy za
łagodnym nakazem Chrystusa.
Apostoł stara się naśladować ten sam
styl Boga rozmiłowanego, ale
pełnego szacunku i delikatnego,
nieprzyjaciela przymuszania
jakiegokolwiek sumienia. Taki styl
najbardziej pociąga, taki styl daje
największy impuls.

Św. Josemaría również zapraszał
ludzi, którzy go otaczali, żeby
marzyli na wielką skalę, ponieważ
wiedział, że, kiedy to robimy,
zapalamy się, rozpala się ogień, który
dodaje nam odwagi, żebyśmy



wprowadzili do gry nasze talenty.
Dlatego mylilibyśmy się,
przeciwstawiając sobie modlitwę i
działanie. Tak samo błędne byłoby
myślenie, że wszystko zależy od
działania, jak również
poprzestawanie na modlitwie, która
nie pobudzałaby nas do jak
najusilniejszych starań, żeby zbliżyć
jakąś duszę do Jezusa. Być może to
drugie może być niekiedy
trudniejsze, dlatego że dobrze znamy
nasze ograniczenia i naszą skłonność
do wygody. Niemniej jednak, nasza
praca apostołów, nawet kiedy
czujemy się niczym «słudzy
nieużyteczni», zawsze przynosi owoc
(por. Łk 17, 10).

Otóż owoców apostolskich nie można
kupić. Nie tylko są warte dużo więcej
niż kiedykolwiek możemy
zgromadzić, ale w ogóle nie są na
sprzedaż. Są za darmo i Bóg udziela
ich, kiedy chce i jak chce, ponieważ
«wie Ojciec wasz, czego wam



potrzeba, zanim jeszcze Go
poprosicie» (Mt 6, 8). Moglibyśmy
powiedzieć, że o owocach się marzy.
W związku z tym główny owoc
modlitwy i umartwienia pozostaje w
nas. Relacja z Jezusem, która może
powstać z tego zdania się na Niego,
wyzwoli nas z pokusy myślenia, że
wszystko zależy od nas.

Dusze mężne

Może się zdarzyć, że, częściej niż
myślimy, przeżywamy naszą misję z
perspektywą, która niewiele zważa
na czas i sposoby działania Boga.
Może nam się to przydarzyć, na
przykład, kiedy pozorny brak
owoców niepokoi nas albo zasmuca.
Może się to objawić w braku odwagi
podejmowania nowych inicjatyw
albo kiedy przywiązujemy się do
pewnych sposobów działania, które
dają nam poczucie bezpieczeństwa.
Nietrudno, żeby wówczas niekiedy
rodziła się w nas skłonność do



wyrzucania innym ich braku
zaangażowania albo do
wewnętrznego osądzania. Te
postawy nie są jednak właściwe dla
apostoła, dlatego że nie są to postawy
przyjmowane przez Chrystusa.
Przeciwnie — jak mówi św. Teresa,
«nie byłoby wskazane obniżać i
ścieśniać pragnienia nasze (…). Bóg
chce, byśmy mieli serce odważne. On
dusze mężne miłuje»[10]. Prawdziwy
apostoł jest apostołem przez
dwadzieścia cztery godziny na dobę.
Dogłębnie pojmuje swoją misję i to,
skąd pochodzi jej skuteczność. Wie,
że Bóg bierze pod uwagę jego
wolność i że równocześnie wszystko
zależy od łaski, która jest tajemnicą.
Marzy o tym, co Boża miłość może
uczynić w świecie i stara się dać z
siebie wszystko, co jest w jego
zasięgu, żeby uczynić ją obecną
pośród otaczających go osób.

Święty Josemaría, po historii o tytule
książeczki, którą chciał napisać,



opowiedział w ogólnym zarysie o
rodzącym się projekcie: «Bez
nudziarstwa, bez zarozumiałości
kogoś, kto zamierza pisać maksymy,
zapisałbym trzy lub cztery główne
idee językiem pełnym uczuć,
rodzinnym, żeby brzmiały jak
zwierzenia na ucho»[11]. To jest nasza
misja: pomagać Chrystusowi
poruszać i rozgrzewać serca. Takie
zadanie wymaga, bardziej niż
czegokolwiek innego, atmosfery
uczuć, bliskości, jednym słowem,
przyjaźni.

* * *

Przy pomocy modlitwy i
umartwienia wyzwalamy samych
siebie ze spełniania tylko naszej
misji, natomiast łączymy ją z misją
Chrystusa. Pojmujemy wreszcie Jego
sposób dokonywania zbawienia, Jego
olbrzymie poszanowanie wolności,
Jego sposób zapraszania i Jego
cierpliwość, jeśli chodzi o



oczekiwanie. Jezus wyzwala nas z
nas samych, żeby uczynić nas
płodnymi, szczęśliwymi, żebyśmy
korzystali z Jego misji. Możemy
uciekać się do Królowej Apostołów,
mistrzyni modlitwy, żeby pomagała
nam cieszyć się tą niezmierną
radością: «Patrz, jak prosi swojego
Syna w Kanie Galilejskiej, jak nie
zniechęcając się, wytrwale nalega. —
I jak osiąga swoje»[12].

Diego Zalbidea

Tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Św. Josemaría, Droga, 82.

[2] Św. Augustyn, List 130.

[3] Św. Josemaría, List, 29 września
1957 r., 65.

[4] Św. Josemaría, Droga, 755. 



[5] Św. Jan Chryzostom, O cmentarzu
i krzyżu, 2: PG 49, 396 (tekst polski za:
Liturgia Godzin. Codzienna modlitwa
Ludu Bożego. III Okres zwykły
tygodnie I-XVII, Pallottinum, Poznań
1987, Wspomnienie Najświętszej
Maryi Panny w sobotę, Godzina
Czytań, II czytanie, str. 1437).

[6] Św. Josemaría, Crecer para
adentro, str. 273.

[7] Św. Josemaría, Droga, 934.

[8] Franciszek, adhortacja apostolska 
Christus vivit, 15.

[9] Bł. Álvaro, List, 1 kwietnia 1986 r.

[10] Św. Teresa od Jezusa, Księga
życia, 13, 2-3, tłum. ks. bp Henryk
Piotr Kossowski, Wydawnictwo
Karmelitów Bosych, Kraków 1997.

[11] Św. Josemaría, Crecer para
adentro, str. 273.

[12] Św. Josemaría, Droga, 502.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/apostol-zawsze-niosacy-
radosc/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/apostol-zawsze-niosacy-radosc/
https://opusdei.org/pl-pl/article/apostol-zawsze-niosacy-radosc/
https://opusdei.org/pl-pl/article/apostol-zawsze-niosacy-radosc/

	Apostoł zawsze niosący radość

