
opusdei.org

Akty dzięczynienia

Dziękczynienie Bogu za
wszystkie dobra jest wyrazem
wiary, nadziei i miłości.
Niezliczone powody
wdzięczności. Dobroć Boża w
naszym życiu. Ludzka cnota
wdzięczności. Dziękczynienie
po Komunii i po Mszy świętej.

13-07-2019

Będę Cię, Panie, chwalił wśród
narodów, będę głosił swym braciom
Twoje imię. Alleluja[1] – modlimy się
dziś czasie Mszy świętej.



Pismo święte ustawicznie nawołuje
nas do dziękczynienia Bogu; hymny,
psalmy, słowa wszystkich
sprawiedliwych ludzi przepaja
uwielbienie i dziękczynienie Bogu.
Błogosław, duszo moja, Pana, i nie
zapominaj o wszystkich Jego
dobrodziejstwach! (Ps 103(102), 2)–
powiada psalmista. Wdzięczność jest
nadzwyczaj piękną formą związku z
Bogiem i z ludźmi. Jest to bardzo
miły Panu sposób modlitwy, dzięki
któremu już teraz w jakiś sposób
uczestniczymy w chwale, jaką
będziemy Mu oddawać w wieczności.
Jest to również sposób
uprzyjemnienia codziennego
współżycia ludzi. Sakrament
Eucharystii świętej nazywamy
właśnie dziękczynieniem, gdyż dzięki
niemu mamy przedsmak owego
zjednoczenia, na którym będzie
polegać szczęśliwość wieczna.

W Ewangelii widzimy, jak Pan
uskarża się na niewdzięczność



trędowatych: po uzdrowieniu nie
pamiętają już o Tym, kto im
przywrócił zdrowie, a wraz z nim
zwyczajne życie, rodzinę, pracę.
Jezus czekał na nich, ale oni nie
przyszli mu podziękować. Kiedy
indziej Jezus ubolewał nad
Jerozolimą, która nie rozumie
nawiedzającego ją nieskończonego
miłosierdzia Bożego ani daru Pana,
który chce ją przygarnąć pod swe
skrzydła jak ptak swoje pisklęta.

Dziękczynienie jest formą wyrażania
wiary, gdyż uznajemy Boga za źródło
wszelkich dóbr. Jest wyrazem
nadziei, gdyż w Nim mieszczą się
wszystkie dobra. Jest wyrazem
miłości[2] i pokory, gdyż uznajemy się
za słabych i potrzebujących. Święty
Paweł troskliwie zachęca pierwszych
chrześcijan do wdzięczności: W
każdym położeniu dziękujcie, taka jest
bowiem wola Boża w Jezusie
Chrystusie względem was (1 Tes 5,
18). Niewdzięczność uznaje za jedną



z przyczyn pogaństwa (por. Rz 1,
18-32).

„Święty Paweł – zaznacza święty Jan
Chryzostom – w listach wszędzie
dziękuje za wszelkie dobra świata.
Zatem i my ustawicznie składajmy
dzięki za dobrodziejstwa małe i
wielkie, swoje i cudze”[3]. Pewnego
dnia, kiedy na zawsze staniemy w
obecności Bożej, pojmiemy jasno, że
Bogu zawdzięczamy nie tylko swoje
istnienie, lecz także to, że było one
pełne łask i dobrodziejstw, „które
swą liczbą przewyższają ilość
piasku”[4]. Zdamy sobie sprawę z
tego, że powinniśmy byli dziękować
Bogu i ludziom. Jedynie wtedy, gdy
przygasa wiara, przestaje się widzieć
te dobra i tę powinność.

„Naucz się często w ciągu dnia
wznosić serce do Boga w
dziękczynieniu. - Za to, że daje ci lub
tamto. - Za to, że pogardzono tobą. -
Za to, że nie masz tego, co



potrzebujesz, lub za to, że to właśnie
masz.

Za to, że tak piękną uczynił swoją
Matkę, która jest także twoją Matką. -
Za to, że stworzył słońce i księżyc, i
tamto zwierzę, i tę roślinę. - Za to, że
kogoś obdarzył wymową, a ciebie
uczynił takim mrukiem...

Dziękuj Mu za wszystko, bo wszystko
jest dobre”[5].

Pan nauczył nas, jak mamy być
wdzięczni za najdrobniejszą
przysługę: „Kto poda kubek świeżej
wody do picia jednemu z tych
najmniejszych, dlatego, że jest
uczniem, zaprawdę, powiadam wam,
nie utraci swojej nagrody” (Mt 10, 42).
Spośród dziesięciu uzdrowionych
trędowatych tylko Samarytanin
powrócił do Jezusa, by Mu
podziękować. Pan obdarzył go
jeszcze większym darem: „Wstań,
idź, twoja wiara cię uzdrowiła” (Łk
17, 19). Dziewięciu niewdzięcznych



trędowatych odeszło, nie
otrzymawszy tego, co Pan dla nich
przygotował. Pan oczekuje od nas,
chrześcijan, że codziennie będziemy
przystępowali do Niego, by wielekroć
Mu powiedzieć: „Dzięki, Panie!”.

Wdzięczność jako cnota ludzka
tworzy owocną więź pomiędzy
ludźmi i odsłania wewnętrzną
wartość osoby. Kiedy brakuje tej
cnoty, współżycie między ludźmi
staje się trudne.

Kiedy jesteśmy wdzięczni innym
ludziom, pamiętamy o ich
najdrobniejszych uprzejmościach,
pragnąc się w jakiś sposób
odwzajemnić. Bardzo często możemy
jedynie powiedzieć „dziękuję”. Nasza
wdzięczność tkwi w samej radości, z
jaką wypowiadamy te słowa. A cały
dzień bywa wypełniony drobnymi
przysługami lub uprzejmościami ze
strony naszego otoczenia. Okazanie
wdzięczności nie kosztuje wiele, a



stanowi wielkie dobro: środowisko
staje się lepsze, stosunki bardziej
serdeczne, a to ułatwia miłość.

„Pamiętajcie o dwóch rzeczach:
dobroć umie serdecznie dziękować
nawet za najmniejszą rzecz i
przyjmować usługi – choćby
niepotrzebne – serdecznie i z
podziękowaniem”[6]. Osoba
wdzięczna Bogu jest także wdzięczna
wobec swego otoczenia. Z większą
łatwością umie docenić owe drobne
uprzejmości i wyrażać wdzięczność.
Osoba pyszna, która skupia się
jedynie na własnych sprawach, jest
niezdolna do wdzięczności, sądząc,
że wszystko jej się należy.

Jeżeli będziemy wrażliwi na Boga i
na innych ludzi, docenimy w swojej
rodzinie to, że dom jest czysty i
sprzątnięty, że ktoś zamknął okno, by
nie wdzierał się chłód, że obrusy są
czyste i wyprasowane. A jeżeli kiedyś
zauważymy, że któraś z tych rzeczy



nie jest taka, jakby należało,
potrafimy to usprawiedliwić, gdyż
dużo więcej jest rzeczy dobrych,
dużo częściej spotykają nas
uprzejmości.

Gdy wychodzimy na ulicę,
wdzięczność należy się dozorcy za
pilnowanie domu, aptekarce, która
przygotowała dla nas lekarstwa,
redaktorom dziennika, którzy
pracowali przez całą noc, kierowcy
autobusu. Całe współżycie ludzkie
wypełniają wzajemne drobne usługi.
Jakże by się zmieniło, gdybyśmy
prócz dawania i brania tego, co się
nam należy, jeszcze za to dziękowali.
Wdzięczność w ludzkich sprawach
jest przymiotem wielkiego serca.

Częste dziękczynienia powinny
kształtować nasz codzienny związek
z Bogiem, ponieważ otacza nas
swoimi troskami i łaskami: zalewa
nas łaską. Istnieje jednak pewna
chwila, kiedy Pan napełnia nas



swoimi darami, chwila, w której i
kiedy powinniśmy być szczególnie
wdzięczni. Dzieje się tak po Mszy
świętej.

Nasza rozmowa z Jezusem powinna
być wówczas szczególnie serdeczna,
prosta i radosna. Nie powinno
braknąć aktów uwielbienia, prośby,
pokory, skruchy i dziękczynienia.
„Święci (...) często mówili, że
dziękczynienie sakramentalne jest
dla nas chwilą najcenniejszą w życiu
duchowym”[7]. W tym momencie
powinniśmy zamknąć bramę
naszego serca na wszystko to, co nie
należy do Pana, chociaż wydawałoby
się bardzo ważne. Pozostaniemy z
Nim sam na sam i nie będą
potrzebne żadne słowa. Wystarczy
nam świadomość, że On przebywa w
naszej duszy, a my przebywamy w
Nim. Nie trzeba wiele, by okazać
głęboką wdzięczność, zadowolenie i
doświadczyć prawdziwej przyjaźni
Przyjaciela. W naszej duszy są



aniołowie, którzy Go adorują. A ona
sama podobna jest do Nieba. Jakże
możemy myśleć o innych rzeczach?

Skorzystajmy ze słów w
modlitewniku, które służyły
pobożności całych pokoleń
chrześcijan w ciągu wieków: Te
Deum, Pieśń Trzech Młodzieńców,
Adoro te devote, Duszo Chrystusowa i
z wielu innych, które święci i dobrzy
chrześcijanie, prawdziwie miłujący
Jezusa w Najświętszym Sakramencie,
pozostawili jako pokarm dla naszej
pobożności.

„Miłość do Chrystusa, który ofiaruje
się za nas, pobudza nas do
znalezienia po zakończeniu Mszy
kilku minut na osobiste, zażyłe
dziękczynienie, które w ciszy serca
przedłuży to drugie dziękczynienie,
jakim jest Eucharystia. Jak się do
Niego zwracać, jak do Niego mówić,
jak się zachować?



Życie chrześcijańskie nie składa się
ze sztywnych norm (...). Myślę
jednak, że często nerwem naszego
dialogu z Chrystusem, dziękczynienia
po Mszy świętej, może być nieraz
rozważanie, tego, że Pan jest dla nas
Królem, Lekarzem, Nauczycielem,
Przyjacielem”[8].

Jest Królem, ponieważ wykupił nas
od grzechu i przeniósł do królestwa
światłości. Prośmy Go, aby królował
w naszym sercu, w słowach, które
tego dnia wypowiemy, w pracy, którą
Mu ofiarujemy, w naszych myślach,
w każdej naszej czynności.

W Komunii świętej traktujemy Jezusa
jako Lekarza i przy Nim znajdujemy
lekarstwo na wszystkie nasze
choroby. Przystępujemy do Komunii,
jak przystępowali do Niego ślepi,
głusi i paralitycy. I nie zapominajmy,
że w naszej duszy mamy do swojej
dyspozycji źródło życia. On jest
Życiem.



Jezus jest Nauczycielem, który jako
jedyny ma słowa życia wiecznego. A
w nas panuje taka niewiedza! On
nieustannie nas naucza, lecz
powinniśmy być uważni. Jeśli nasza
wyobraźnia, pamięć i zmysły będą
rozproszone, nie usłyszymy Go.

W Komunii świętej przyjmujemy
Przyjaciela, prawdziwego
Przyjaciela, od którego uczymy się,
czym jest przyjaźń. Opowiedzmy Mu,
co się z nami dzieje, a zawsze
otrzymamy słowo pociechy i zachęty.
On dobrze nas rozumie. Pomyślmy,
że jest tak samo obecny jak w Niebie,
że otaczają Go aniołowie. Poprośmy
nieraz swojego Anioła Stróża o
pomoc: „Podziękuj Mu za mnie, ty to
lepiej potrafisz”.

Nikt lepiej nie potrafi nauczyć nas
dziękczynienia po Komunii niż
Najświętsza Maryja Panna, która
przez dziewięć miesięcy nosiła w



swoim łonie Syna Bożego. Zwróćmy
się do Niej.

Francisco F. Carvajal, Rozmowy z
Bogiem, Tom 2, nr 71

[1] Mszał Rzymski, Msza św. z dnia,
antyfona na wejście, por. (Ps 18(17),
50; 22(21), 23).

[2] Por. Św. Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, II-II, zag. 101, art. 3.

[3] Św. Jan Chryzostom, Homilie na
Ewangelię wedlug św. Mateusza, 25,
4.

[4] Tamże.

[5] Św. Josemaría Escrivá, Droga, 268.

[6] Św. Urszula Ledóchowska, 
Testament, Poznań 1987, s. 26.



[7] R. Garrigou–Lagrange OP, Trzy
okresy życia wewnętrznego wstępem
do życia w niebie, Niepokalanów
1998, s. 367.

[8] Św. Josemaría Escrivá, To Chrystus
przechodzi, 92.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/akty-dzieczynienia/
(24-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/akty-dzieczynienia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/akty-dzieczynienia/

	Akty dzięczynienia

