
opusdei.org

Aktualność jego
orędzia dla Kościoła

Ważny artykuł ocja Ambroggio
Eszera z Kongregacji Spraw
Kanonizacyjnych.
Opublikowany jako "Itinerario
de la causa de canonización" w:
Palabra, Wydanie II, Madryt
1991.

11-05-2002

Postać Josemaría Escrivá de
Balaguer, bogata w wielu aspektach,
a jednocześnie niesłychanie zwarta,
budzi znaczne zainteresowanie tak
wśród Ludu Bożego jak teologów. Już



samo zbadanie jego pism i jego
służby Kościołowi zdaje się
wskazywać, że osobowość twórcy
Opus Dei otwiera nowy etap w
panoramie duchowości i życia
Kościoła.

Aktualność jego orędzia i jego dzieła
jest oczywista dla wszystkich; mamy
tu „żywy wyraz wieczystej młodości
Kościoła” jak napisał Papież Paweł
VI. Ojciec Święty Pius XII powiedział,
że jest on „prawdziwym świętym,
człowiekiem zesłanym przez Boga
dla naszych czasów”. Kardynał
Höffner oświadczył, że jego dzieło
jest „opatrznościowe w historii
Kościoła i stanowi tak wielką
zbawienną siłę, że jego wartość jest
nieoceniona”.

O ile teolog w charyzmacie
Założyciela Opus Dei musi uznać
wolną inicjatywę Boga, która
przenika nieoczekiwanym światłem
ducha osobę wybraną i powierza jej



zadanie, któremu ona nie może ani
nie chce się oprzeć, to historyk
powinien szukać obiektywnych
przykładów, które pozwolą ocenić
ten charyzmat i odpowiedź na niego
ze strony człowieka. Natchnienie
Prałata Escrivá de Balaguer
przekracza perspektywę swoich
czasów, lecz z nich czerpie siłę i
energię. Dla właściwej oceny jego
osobowości i apostolstwa należy
wziąć pod uwagę dwa elementy. Z
jednej strony doświadczenie osobiste
Sługi Bożego: drogę jego powołania i
misji. Z drugiej natomiast,
okoliczności zewnętrzne, w których
misja ta się rozwijała. Lub też, z
jednej strony, łaskę, a z drugiej,
konkretny i historyczny kształt, który
ona przybrała.

Tak więc, jego działalność kościelna
kształtuje się w kontekście
społecznym i kulturowym, który
cechuje zajadły laicyzm. Znajdujemy
się na początku lat trzydziestych,



kiedy następuje koalicja sil laickich
dążących do radykalnej
dechrystianizacji mas. Faktycznie
zamysł ten nie ogranicza się jedynie
do wąskich środowisk twórczych,
lecz obejmuje całe społeczeństwo. Ta
kultura laicka rozpętuje nienawiść
antyklerykalną, gwałtowne
prześladowanie Kościoła, rewoltę
anarchistyczną. Co prawda, w
następnych latach, aż do naszych
czasów, ów ekstremizm w walce
przeciw wierze religijnej został
przezwyciężony, lecz równocześnie
ów projekt „laicyzacji” życia
rozwinął się obecnie w sposób
niezrównany: dokonała się
sekularyzacja myśli, nawet w tym
także teologicznej i zeświecczenie
objęło całą rzeczywistość.

Odpowiedź Escrivá de Balaguer od
początku do końca jest taka sama,
nieodwołalna i zasadnicza: „ilekroć
brakuje świętych, świat znajduje się
w kolejnym kryzysie”. Podkreślając



konieczność by chrześcijanie
przezwyciężyli wszelki podział
między wiarą i życiem codziennym,
głosi powszechne powołanie do
świętości i przepowiada z zapałem,
że praca ludzka jest narzędziem,
poprzez które Bóg wzywa człowieka
do współpracy w płaszczyźnie
Stworzenia i Odkupienia. Praca,
która była terenem konfliktu i
pognębienia człowieka przez tych,
którzy pragnęli kształtować „nowe
czasy” ludzkości, wreszcie
wyzwolonej i pani siebie staje się dla
twórcy Opus Dei dziedziną
uświęcenia. Chrystus umieszczony
zostaje „na szczycie wszelkiego
działania ludzkiego”; życie ludzi i
całego społeczeństwa przepaja
dążenie ku Bogu, dążenie, dla
którego nic już nie jest obce. I to
właśnie w zwykłych chrześcijanach,
ze wszystkich środowisk i stanów
społecznych, Escrivá pobudza
świadomość konieczności



zjednoczenia świata na nowo od
wewnątrz w Chrystusie.

W tym duchu można odczytać jego
pierwsze kapłańskie kroki pośród
wieśniaków w Perdiguera, studentów
uniwersytetów w Saragossie i
Madrycie, robotników i bezdomnych
na przedmieściach stolicy. Ten duch
posiada niewyczerpalną aktualność,
zwłaszcza dzisiaj, kiedy widzimy, że
nowoczesny „humanizm” prowadzi
do obojętności i poczucia bezsensu.
Stąd też nie przypadkowo w tekście
dekretu o heroiczności jego cnót
czytamy: „to orędzie uświęcenia w i
przez rzeczywistość ziemską okazuje
się opatrznościowo aktualne w
sytuacji duchowej naszych czasów.
W rzeczywistości, w obecnych
czasach, kiedy z jednej strony wynosi
się wartości ludzkie, obserwuje się
również silną tendencję do
immanentystycznej wizji świata,
rozumianego jako coś oddzielonego
od Boga. I to orędzie wzywa



chrześcijan do dążenia do
zjednoczenia z Bogiem poprzez
codzienną pracę, która stanowi
obowiązek i wieczne źródło godności
człowieka na ziemi. Z tego wynika, że
to orędzie posiada oczywistą
aktualność dla sytuacji naszych
czasów, a równocześnie jest zdolne
do przetrwania w niezmienionym
stanie zmiennych, losów historii jako
niewyczerpalne źródło duchowego
światła”.

Z kościelnego punktu widzenia
Josemaría Escrivá rozpoczyna
działalność w sytuacji, kiedy
tradycyjne odpowiedzi pasterskie
zaczynają wykazywać pierwsze
oznaki niedostosowania do wielkiego
wyzwania owego humanizmu
ateistycznego i agnostycznego. A w
ostatnich latach jest świadkiem
rozwijania się złudzeń tych, którzy
starali się pokonać ów impas, głosząc
przystosowanie Kościoła do świata.”
tu również jego odpowiedź nie



zmienia się wraz z czasem i, w swym
charakterystycznym bezpośrednim
stylu, jawi się jako doskonale
dostosowana do nowych wymogów.
Jest to powrót do chrześcijaństwa
radykalnego, chrystocentrycznego i
teocentrycznego, skoncentrowanego
na głoszeniu prymatu łaski, jedności
życia z Chrystusem poprzez
modlitwę i sakramenty, które
odradzają nowego człowieka i
przekształcają go w świadka
Chrystusa w jego własnym
środowisku zawodowym.

W tych tezach odczytuje się
wyprzedzenie głównego orędzia
Soboru Watykańskiego II, w którym
Założyciel Opus Dei z radością
znalazł potwierdzenie własnych
podstawowych inspiracji; a
jednocześnie odczuwa się skok w
głąb wieków, który łączy nas
bezpośrednio z prawdziwym
źródłem chrześcijańskiej
duchowości: z Ewangelią sine glossa i



doświadczeniem pierwszej
wspólnoty chrześcijańskiej. Escrivá
przeżywa i przekazuje wszystkim
chrześcijanom doświadczenie
przeobrażającego spotkania z
Chrystusem. Nie ma w nim żadnej
intelektualnej zarozumiałości, ani
usiłowań rozwiązywania
skomplikowanych kwestii
teologicznych, mamy natomiast
pasterskie pragnienie rozmowy ze
wszystkimi, wykształconymi i
prostymi, bogatymi i biednymi, z
umysłami znakomitymi i ludźmi
mało wykształconymi, by przekazać
wszystkim orędzie nowe i stare. Jest
to orędzie Chrystusa, w którego
zbawczą tajemnicę wszyscy
ochrzczeni są życiodajnie
wszczepieni. Dlatego Droga – jego
najważniejsza i najbardziej
rozpowszechniona książka – nie jest
systematycznym wykładem, lecz
przewodnikiem prowadzącym do
spotkania z Panem; nawet w jej
formie literackiej, pozornie tak



niesystematycznej jak samo życie,
odzwierciedla się smak owych
Apoghtegma pierwszych nauczycieli
chrześcijaństwa. Lecz Escrivá daleki
jest od jakiegokolwiek
„prymitywizmu”, i w tym sensie
wystarczy lektura jego dzieł, tak
opublikowanych, jak i
nieopublikowanych – jak również
orzeczeń w czasie procesu
kanonizacyjnego przez teologów
cenzorów wyznaczonych przez Sąd
Wikariatu Rzymskiego – dla
rozwiania jakichkolwiek
wątpliwości.

Jego praca jest katecheza,
doświadczoną teologią pastoralną i
kierownictwem duchowym. Mamy w
niej umysł uważny i wnikliwy, który
–nie wiążąc się z żadną określoną
szkołą teologiczną czerpie swoje
podstawowe tezy z teologii
scholastycznej, a przede wszystkim
ze świętego Tomasza.



Jego nauczanie jest zawsze wybitnie
apostolskie. I takie też jest jego
dzieło. Wpływ, jaki wywarł na
autentyczną promocję laikatu, jest
jeszcze trudny do określenia w jego
rzeczywistych wymiarach, które
niewątpliwie są bardzo wielkie; to
samo można by powiedzieć o jego
owocach wśród kapłanów i
zakonników.

Josemaría Escrivá de Balaguer
doprowadził tylu chrześcijan
różnych stanów i warstw
społecznych do całkowitej i zażyłej
jedności ze Zbawicielem, udzielając
im energicznego porywu
apostolskiego, tak iż uczynił ich
świadomymi powołania do
zdobywania innych dla Chrystusa; ci
„inni” to chrześcijanie, którzy ostygli,
i ci, którzy pozwolili się pochłonąć
świeckości. Za tą owocną pracą,
która nie zna specjalizacji, tkwi
namacalnie głęboki zmysł Kościoła i
niewątpliwie płomienna miłość, do



wszystkich jego przedstawicieli,
poczynając od Namiestnika
Chrystusowego.

Rozległość działań apostolskich,
prowadzonych przez Josemaría
Escrivá na pięciu kontynentach i ich
dostosowanie do wymogów
duszpasterstwa zgodnie z
potrzebami czasów, może nasuwać
myśl, że był to przede wszystkim
człowiek czynu. Przeprowadzone
jednak badania z okazji Procesu
kanonizacyjnego odsłaniają, że
dotykamy tajemnicy boskiego
wybraństwa, które przenika
stworzenia aż do najgłębszych
tkanek jego jestestwa. Jedyną
możliwą jego definicją, może być
określenie go jako wiernego sługi:
przykład na wierność w codziennej
odpowiedzi na intensywne działanie
łaski w jego duszy i w konsekwencji,
w wypełnianiu otrzymanego
zadania. Jedynie pozwalając się
ukształtować wewnętrznie i



całkowicie przez miłość Bożą mógł
stać się pokornym heroldem
radykalnego orędzia świętości, które
stanowi jądro Opus Dei. Charyzmat,
który nim kierował jest zasadniczo
ukierunkowany na budowanie
Kościoła. Jego integralne osobiste
doświadczenie stanowiło niezbędną
glebę i naturalną pożywkę dla jego
duchowego orędzia.

Teologia przeanalizowała to
doświadczenie, znane pod nazwą
„charyzmatu Założyciela”, i
podkreśliła, że jego bezpośrednie
skutki apostolskie nie ograniczają się
do wartości świadectwa bądź
przykładu, wzbogacających wnętrze
jego naśladowców, lecz wyrażają się
w tajemniczym i rzeczywistym
ojcostwie, stanowiącym aktywne
koryto, poprzez które do członków
jego dzieła przepływa łaska
Chrystusowa.



To wydaje się kluczem do duchowej
osobowości Prałata Escrivá, którą w
pełni cechuje wola wierności
otrzymanej misji. Był on w
pierwszym rzędzie duszą głęboko
kontemplacyjną. Od młodości Pan
prowadził go poprzez doświadczenia
mistyczne, do szczytów
przeobrażającego zjednoczenia:
głosy wewnętrzne, oczyszczające
próby i pocieszenia, które sprawiły,
że pomimo całej swojej skromności
„czuł” gwałtowne działanie łaski,
któremu – jak wszyscy prawdziwi
mistycy – odpowiadał bardzo
surowym wysiłkiem ascetycznym i
wyczerpującą go działalnością
apostolską, zgadzając się całkowicie z
wolą Bożą. Jednocześnie Pan uczynił
go mistrzem życia wewnętrznego: w
wieku zaledwie 26 lat, dzięki
utworzeniu Opus Dei, powołał go do
otwarcia nowej drogi do świętości w
Kościele. Również bierne próby
oczyszczające, element obecny w
każdym procesie uświęcenia,



upodabniają Sługę Bożego do
wielkich założycieli: nie tylko
przeżywane doświadczenia
nikczemności własnej nicości w
obliczu miłości Bożej, lecz przede
wszystkim świadomość niegodności
wobec bezgranicznego zadania i
bolesny ciąg doznawanych
przeżytych nieporozumień,
przeciwności, które ze wszystkich
stron groziły tej dopiero co
narodzonej istocie... Jakby sam Bóg
domagał się rzeczy z ludzkiego
punktu widzenia „niemożliwej”, a
jednocześnie uniemożliwiał jej
wykonanie.

W nadzwyczajnej owocności tego
Jego ojcostwa odsłania się nie tylko
płodność laski, lecz również dar
szczególnie atrakcyjny. Życie
duchowe Josemaría Escrivá we
wszystkich swoich aspektach jawi się
jako rozrost dziecięctwa Bożego w
Chrystusie: do wszystkiego
podchodzi z ufnością, z serdeczną



akceptacją, przejrzystością. Również
ból traktuje ze spokojnym oddaniem
się Ojcu, który błogosławi krzyżem. I
wszystko dzieje się pod znakiem
radości, zaraźliwego optymizmu,
mężnego entuzjazmu, które czynią
jego postać szczególnie atrakcyjną.

Dziękuję Panu za to, że pozwolił mi
zająć się Procesem Kanonizacji
Josemaría Escrivá w charakterze
Sprawozdawcy. Badania prowadzone
były z jak najbardziej
rygorystycznym szacunkiem dla
kryteriów prawnych i metodologii
naukowej, wymaganych przez
Kościół w tej tak delikatnej materii:
procedury procesowe, zbieranie i
analiza danych źródłowych, a
następnie studia historyczno-
dokumentalne, stanowią również
jeszcze jeden przykład skrupulatnej
dokładności o solidnym aparacie
krytycznym oraz mądrym i pewnym
pogłębianiu tematu. I tak jawi się
postać, która należy do skarbca



całego Kościoła: jej beatyfikacja,
która wkrótce nastąpi, ukaże nam
człowieka, na którym Bóg zechciał
pozostawić ślad swojej olśniewającej
łaski. W niej każdy chrześcijanin
może odkryć promienie światła,
które jedynie postać Chrystusa w
pełni odzwierciedla i którego blask
jaśnieje w świętych.

Ojciec Ambrogio Eszer

Relator Generalny Kongregacji Spraw
Kanonizacyjnych

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/aktualnosc-jego-oredzia-dla-

koscioa/ (20-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/aktualnosc-jego-oredzia-dla-koscioa/
https://opusdei.org/pl-pl/article/aktualnosc-jego-oredzia-dla-koscioa/
https://opusdei.org/pl-pl/article/aktualnosc-jego-oredzia-dla-koscioa/

	Aktualność jego orędzia dla Kościoła

