
opusdei.org

Akademia i
rezydencja DYA

Fragment książki Historia Opus
Dei (José Luis González Gullón,
John F. Coverdale). Rozdział 1
(B).

08-04-2022

WEDŁUG POSTULATÓW
OŚWIECENIA - które w tym
konkretnym przypadku mają swoje
korzenie w okresie grecko-rzymskim
- intelektualiści stanowią mniejszość,
która jest źródłem kultury i nauki,
mają całościowy ogląd
społeczeństwa, dyktują prawa



rządzące narodami oraz wpływają
na sposób myślenia i obyczaje
obywateli. W XIX-wiecznej Francji
intelektualista był humanistą - często
pisarzem - związanym z
liberalizmem i egzystencjalnie
zaangażowanym w losy swojego
kraju. W XX wieku terminem
"intelektualista" objęto wszystkie
osoby związane ze społecznością
uniwersytecką, w tym profesorów,
studentów i absolwentów. Ze swej
strony Kościół kształcił
intelektualistów, którzy mieli
przedstawiać społeczeństwu
doktrynę chrześcijańską. Hierarchia
zrzeszała studentów i absolwentów
w Akcji Katolickiej i innych
organizacjach, zachęcała ich do
zrzeszania się wokół partii i
wydawnictw wyznaniowych.
Działania te były nieskuteczne w
sferze akademickiej, ponieważ
dominująca kultura zachodnia w
krajach europejskich i
północnoamerykańskich usunęła



dyskurs o Bogu ze sfery publicznej i
intelektualnej. Filozofia była
immanentna, a nauka teologiczna -
kluczowa dla myśli
średniowiecznych mistrzów - w
wielu krajach była zarezerwowana
dla uniwersytetów wyznaniowych.
Wielu profesorów uważało za
niepodważalną tezę, że rozum i
wiara stanowią dwie autonomiczne
sfery, nie mające możliwości
kontaktu.

Od młodości Josemaría Escrivá
pragnął głosić Ewangelię w
środowisku akademickim. W 1927
roku, podczas rozmowy z
przyjacielem księdzem, "mówił mu o
potrzebie apostolstwa także wśród
intelektualistów, ponieważ - dodał -
są oni jak szczyty pokryte śniegiem:
kiedy śnieg topnieje, woda spływa i
czyni doliny owocnymi"[1]. W obliczu
"buntu inteligencji", mówił,
konieczne było, aby "inni
intelektualiści odpowiedzieli



stanowczym „Będę służył! Będę Ci
służył, o Boże!”[2]

Opus Dei nie powstało jednak jako
idea przeciwstawiająca się
ówczesnym prądom kulturowym, czy
to sekularystycznemu podejściu
Institución Libre de Enseñanza
(Wolny Instytut Naukowy),
wykluczającym proklamacjom
socjalizmu, czy też - z innego punktu
widzenia - fundamentalizmowi. Jego
celem nie było również rozwiązanie
problemu ograniczonego wpływu
intelektualistów katolickich w
hiszpańskim i międzynarodowym
społeczeństwie obywatelskim.
Przesłanie to miało korzenie
charyzmatyczne i prowadziło do
utożsamienia własnego życia z
życiem Jezusa Chrystusa.

Dla Escrivy Dzieło miało zaszczepić
chrześcijańskie soki w głowach i
sercach tych, którzy zbliżali się do
jego apostolstwa[3]. Następnie każdy



wnosił doktrynę katolicką do
swojego miejsca pracy - mniej lub
bardziej eksponowanego - oraz do
innych relacji społecznych. Duchowo
zjednoczony z Jezusem Chrystusem,
świadomy, że jest dzieckiem Bożym,
członek Opus Dei poprzez prestiż
zawodowy dałby świadectwo życia
uczciwego, nie manifestując się - i nie
będąc - przedstawicielem Kościoła.

Założyciel uznał za priorytet
szerzenie Ewangelii wśród
intelektualistów, ludzi, którzy - jak
powiedział kiedyś w rozmowie ze
swoim przyjacielem - byli
"arystokracją inteligencji"[4], ludzi,
którzy poszukiwali spotkania z
Chrystusem w sferze nauki i którzy
łączyli wiarę z rozumem. Uważał, że
rozpoczęcie od intelektualistów jest
najskuteczniejszym sposobem
dotarcia do wszystkich warstw
społecznych.



Dla wykładowców idea ta przybrała
formę osiągnięcia jak najlepszego
statusu akademickiego, zarówno w
szkolnictwie wyższym, jak i średnim.
Już w 1930 roku, kiedy po raz
pierwszy rozmawiał ze swoim
przyszłym spowiednikiem, jezuitą
Sánchezem Ruizem, «ten ostatni
mówił mu o konieczności zajęcia
katedr itd., a O. [Ojciec], który nie
miał odwagi się odezwać, powiedział
mu: “Tak, właśnie to chciałem ci
powiedzieć”»[5]. W ten sam sposób
zaproponował to studentom, "aby
dać im wyobrażenie o powadze
sytuacji na uniwersytecie, ale zawsze
bardzo wyraźnie zaznaczając, że
Dzieło nie podejmuje działań i że to
jednostki, korzystając ze swojej
wolności osobistej, będą próbowały
uzyskać dostęp do stanowisk
uniwersyteckich"[6]. Zachęcał
studentów uniwersytetów, mających
być przyszłymi przywódcami
społeczeństwa, do intensywnego
poświęcenia się nauce: "Kto może



być luminarzem, temu nie będzie
wybaczone, że nim nie jest"[7].

Jednocześnie wyjaśniał, że przesłanie
Dzieła ma zasięg uniwersalny,
zarówno w wymiarze ludzkim, jak i
czasowo-przestrzennym. Obrazowo
stwierdził, że "na sto dusz interesuje
nas sto" i dodał, że "nie mamy
powołania profesorów, lecz
świętych"[8]. Z tego powodu zachęcał
do kontaktów z ludźmi wolnych
zawodów, robotnikami i księżmi
diecezjalnymi [*].

POCZĄTEK PRACY ŚWIĘTEGO
RAFAŁA

W czerwcu 1932 r. Josemaría Escrivá
pomyślał o założeniu religijnego
stowarzyszenia studentów, aby
promować swoją działalność wśród
intelektualistów. Plan ten przetrwał
tylko kilka tygodni, ponieważ uznał,
że bardziej zgodne z duchem Dzieła
jest to, aby każdy otrzymywał
formację chrześcijańską w sposób



indywidualny, a nie w ramach
stowarzyszenia. W ten sposób
uznano, że młodzi ludzie, którzy
otrzymują formację chrześcijańską w
duchu Opus Dei, nie nabywają
żadnych związków formalnych z tą
instytucją.

W październiku Don Josemaría udał
się na rekolekcje do klasztoru
karmelitów w Segowii. W czwartek, 6
czerwca, gdy modlił się przy grobie
św. Jana od Krzyża, doznał
wewnętrznego poruszenia. Dlatego
postanowił urządzić apostolstwo
Opus Dei w trzy dzieła (prace),
którym patronowaliby trzej
archaniołowie: dzieło św. Rafała - dla
chrześcijańskiej formacji młodzieży;
dzieło św. Michała - dla tych, którzy
otrzymali powołanie do życia w
celibacie w świecie; oraz dzieło św.
Gabriela - dla osób żyjących w
małżeństwie lub niezaangażowanych
w celibat. Do tych trzech prac
natychmiast dodał wstawiennictwo



apostołów: świętych Jana, Piotra i
Pawła.

Pod koniec 1932 r. poznał Juana
Jiméneza Vargasa, studenta piątego
roku medycyny. Student ten
otrzymał wiarę w swojej rodzinie,
był tradycjonalistą, należał do
różnych związków wyznaniowych,
politycznych i sportowych. Po kilku
rozmowach na temat kierownictwa
duchowego, 4 stycznia 1933 roku
Jiménez Vargas poprosił Escrivę o
przyjęcie do Opus Dei. Kilka tygodni
później, 21 stycznia, wraz z dwoma
przyjaciółmi, którzy studiowali
medycynę, uczestniczył w kursie
formacji chrześcijańskiej
prowadzonym przez założyciela
Opus Dei. Spotkanie odbyło się w
domu dla opuszczonych dzieci Porta
Coeli. Następnego dnia Jiménez
Vargas i inni przyjaciele tłumaczyli
katechizm w szkole dla biednych
dzieci na północy Madrytu. Dla



Escrivy te dwa działania stanowiły
początek dzieła św. Rafała.

Sytuacja ekonomiczna rodziny
Escrivá nadal była bardzo trudna.
Don Josemaría zaciągnął kredyt
bankowy i przeniósł rodzinę do
mieszkania przy ulicy Martínez
Campos. Był to mały dom, ale w
przeciwieństwie do poprzedniego
miejsca pozwalał na spotkania z
ludźmi, którzy chcieli rozmawiać o
życiu chrześcijańskim, zwłaszcza ze
studentami, którzy przychodzili
popołudniami. Przy niektórych
okazjach matka Don Josemaríi
zapraszała ich na poczęstunek. A
przed ich powrotem do domu
założyciel komentował fragment
Ewangelii czytany podczas
codziennej Mszy św.

Wiosną 1933 r. ksiądz zaproponował
pierwszym członkom Dzieła, aby
realizowali codzienny program
praktyk czy norm pobożności



chrześcijańskiej, plan życia. Program
ten, trwający około dwóch godzin
dziennie, był podobny do tego, jaki
zaleca się świeckiemu księdzu lub
pobożnemu świeckiemu. Obejmował
on czas modlitwy myślnej, Mszę św. i
Komunię, nawiedzenie
Najświętszego Sakramentu,
odmawianie różańca i modlitwy
"Anioł Pański", czytanie Ewangelii i
książki duchowej oraz rachunek
sumienia. Escrivá wyjaśnił, że każdy
powinien robić to przez cały dzień,
dostosowując harmonogram do
swoich obowiązków zawodowych i
społecznych.

Ponieważ apostolstwo wśród
studentów stale się rozwijało -
dziewięciu uczęszczało na zajęcia
formacji chrześcijańskiej w
przytułku Porta Coeli, a nieco
większa grupa chodziła do jego domu
- Don Josemaría poczuł, że nadszedł
czas, aby poszukać odpowiedniego
miejsca. Już latem 1932 roku



zasięgnął porady u znanych księży,
takich jak Pedro Poveda, założyciel
sióstr terezjanek. W końcu
zdecydował się otworzyć akademię
uniwersytecką. Wydawało się, że jest
to odpowiednia formuła, ponieważ
hiszpańscy studenci musieli zdać
jeden lub więcej egzaminów
wstępnych na wydziały i
uniwersytety, a ponieważ szkoły
średnie nie przygotowały ich do
zdania tych egzaminów, wielu z nich
szło do akademii; w innych
przypadkach udawali się do
akademii, aby uzyskać dodatkową
pomoc w nauce konkretnego
przedmiotu na uniwersytecie.

Latem 1933 r. opracował projekt
akademii składającej się z dwóch
rzeczywistości. Z jednej strony
byłaby to instytucja, która
oferowałaby kursy przygotowawcze
do przyjęcia na wydziały i do szkół
wyższych oraz zajęcia uzupełniające
z przedmiotów uniwersyteckich;



dysponowałaby też niezbędnymi
nauczycielami i dobrą biblioteką.
Ponadto akademia miała oferować
edukację chrześcijańską dla
wszystkich chętnych. Według słów
Założyciela, akademie promowane
przez Dzieło miały być "środkiem
rekrutacji intelektualistów do
apostolstwa wśród świeckich oraz
narzędziem formacji tych spośród
nas, którzy mogliby zająć oficjalne
stanowiska profesorskie, ale nigdy
nie końcem D. [Dzieła], które będzie
kształtować ducha tych, którzy
kierują tymi akademiami"[9]. W tych
placówkach studenci uniwersytetu
("intelektualiści") mieli więc być
zbliżani do wiary poprzez znajomość
doktryny chrześcijańskiej, którą z
kolei mieli przekazywać swoim
przyjaciołom ("apostolstwo
świeckich"); jednocześnie formacja
chrześcijańska miała być udzielana
członkom Dzieła, którzy
przygotowywali się do pracy na
uniwersytecie.



W ramach projektu pojawiła się idea
doskonałości akademickiej. W
obliczu dychotomii, jaka istniała w
Hiszpanii między edukacją
państwową a wyznaniową,
zwłaszcza w szkolnictwie
podstawowym i średnim, Escrivá
widział swoje przesłanie jako
skierowane do katolików
pracujących w szkołach
państwowych. Obecność w sferze
publicznej otworzyłaby je na świat,
nie pozostając zakorzenionymi w
instytucjach katolickich. Niewielu
katolików popierało ten pomysł -
jednym z nich był jego przyjaciel
Pedro Poveda - ponieważ większość
uważała, że bardziej odpowiednie
dla katolików jest zjednoczenie w
wyznaniowych strukturach
edukacyjnych, komunikacyjnych i
politycznych.

Po długich poszukiwaniach, w
listopadzie 1933 r. członkowie Dzieła
znaleźli małe mieszkanie przy ul.



Luchana 33. Po wynajęciu lokalu
podjęli niezbędne przygotowania
administracyjne, szukali nauczycieli i
umeblowali go. Na Boże Narodzenie
założyciel powiedział im, że
akademia będzie się nazywać DYA.
Oficjalnie skrót ten oznaczał Prawo i
Architekturę (Derecho y
Arquitectura), ponieważ akademia
miała przygotowywać studentów do
podjęcia tych lub innych zawodów
dzięki wspólnym przedmiotom.
Jednak dla członków Dzieła i tych,
którzy znali jego działalność, DYA
była także skrótem od słów Bóg i
Odwaga (Dios y Audacia).

Akademia DYA otworzyła swoje
podwoje 15 stycznia 1934 roku.
Escrivá wyznaczył Ricardo
Fernándeza Vallespína, studenta
ostatniego roku architektury, który
właśnie złożył podanie o przyjęcie do
Opus Dei, na dyrektora inicjatywy.
Miesięczne opłaty za mieszkanie były
pokrywane przez dwóch członków



Dzieła, Isidoro Zorzano i José Maríę
Gonzáleza Barredo, którzy
przekazywali część swojej pensji,
oraz przez przyjaciół.

W tamtym roku DYA była mało
rozwinięta z akademickiego punktu
widzenia, ponieważ została otwarta
w środku roku akademickiego i nie
było czasu na jej promocję. Sam
Fernández Vallespín prowadził
zajęcia przygotowujące do
wstąpienia na architekturę, a inni
nauczyciele udzielali lekcji łaciny i
apologetyki. Z drugiej strony, duch
Opus Dei był przekazywany w
dobrym tempie, zwłaszcza wiosną
1934 roku. Około stu studentów
zapoznało się z zajęciami
organizowanymi w Akademii,
trzydziestu uczestniczyło w zajęciach
formacji chrześcijańskiej, a siedmiu
poprosiło o przyjęcie do Dzieła.

Studenci, którzy uczęszczali do
Akademii, pochodzili z rodzin



katolickich i otrzymali doktrynę
chrześcijańską w parafiach i
szkołach religijnych, co było
widoczne w ich sposobie myślenia i
działania. W wielu przypadkach
regularnie przystępowali do
sakramentów i praktykowali
chrześcijańską pobożność.
Zapisywali się na różne wydziały i
uczelnie - medyczne, prawnicze,
architektoniczne i inżynierskie - i
działali w różnych stowarzyszeniach
studenckich i politycznych; niektórzy
chcieli powrotu monarchii do
Hiszpanii, inni opowiadali się za
republiką z poszanowaniem
Kościoła.

Indywidualnie Don Josemaría
wyjaśniał im przesłanie Opus Dei
poprzez kierownictwo duchowe;
wspólnie mogli doskonalić swoje
życie chrześcijańskie poprzez zajęcia
formacyjne, comiesięczne rekolekcje
- organizowane w kościele
Redemptorystów, w pobliżu ulicy



Luchana - katechezy przygotowujące
do Pierwszej Komunii Świętej oraz
odwiedziny chorych. Oprócz
klasycznych książek o tematyce
duchowej, takich jak Historia Świętej
Pasji ojca Luisa de la Palmy, Escrivá
dał im swoje publikacje do
medytacji:Różaniec Święty i 
Rozważania Duchowe
(Consideraciones Espirituales). W
przypadku Consideraciones
zwiększył je do ponad 400 punktów.

Założyciel spotykał się co tydzień w
akademii z członkami Opus Dei, aby
towarzyszyć duchowo każdemu z
nich i aby odbyć ze wszystkimi
cotygodniowe spotkanie, które
nazwał emendatio, a wkrótce potem
krótkim kręgiem. Celem kręgu było
poznanie, na praktycznych
przykładach, ducha Opus Dei.
Escrivá powiedział im, że sens ich
życia jest zakorzeniony w
zjednoczeniu z Bogiem; że mogą
swobodnie podejmować decyzje w



sprawach politycznych i
kulturalnych, które ze swej natury
dopuszczają różne opinie; i że, biorąc
pod uwagę świecki - a nie klerykalny
- charakter Opus Dei, powinni
przeżywać swoje oddanie Bogu w
sposób naturalny i umiarkowany, bez
żadnych szczególnych zewnętrznych
manifestacji w ubiorze czy mowie.

Jeśli chodzi o kobiety, to wiosną 1934
r. założyciel miał dziewięć, nowych
próśb o przyjęcie. Przez kwartał
spotykał się z nimi co tydzień, aby
wyjaśnić im całego ducha Opus Dei.
Doświadczenie to zakończyło się,
ponieważ rodzina jednej z nich
utrudniała im spotkania. Wydaje się,
że problem polegał na tym, że w
ówczesnym środowisku społeczno-
kulturowym trudno było zrozumieć,
że kobieta może mieć powołanie do
życia w celibacie pośród świata; w
tamtych czasach celibat kobiet był
pojmowany jako rzeczywistość
właściwa dla zgromadzeń



zakonnych, zarówno klauzurowych,
jak i tych, które zajmują się
nauczaniem i opieką nad chorymi. Z
powodu tej trudności, a także
dlatego, że uważał, iż powinien
zajmować się przede wszystkim
duszpasterstwem mężczyzn, których
było więcej, Josemaría Escrivá de
Balaguer poprosił księdza Lino Vea-
Murguía, aby prowadził rozmowy
formacyjne z kobietami i razem z
Norberto Rodríguezem słuchał ich
spowiedzi. W międzyczasie spotykały
się w szwalni, gdzie szyły i
rozdawały ubrania dzieciom i
potrzebującym rodzinom.

W tym czasie wzrosło poczucie
ojcostwa Josemaríi Escrivá. 11 marca
1934 r. powiedział członkom Dzieła,
że wolałby, aby nazywali go Ojcem, a
nie Don Josemaríą, ponieważ to
wyrażenie określa jego misję w Opus
Dei. Prosił ich także, aby troszczyli
się o siebie nawzajem z czułością,
ponieważ istotną cechą ducha Opus



Dei było to, że tworzyli
chrześcijańską rodzinę duchową.

Uważał, że w krótkim czasie jego
duchowe dzieci udadzą się gdzie
indziej, aby szerzyć Dzieło, a więc nie
będą już przy nim. Aby przypomnieć
im trwałe idee, które podejmowały
inspiracje założycielskie, oraz
praktyczne sposoby dążenia do
świętości i pełnienia apostolstwa,
które mogą służyć jako
doświadczenie na przyszłość,
opracował dwa dokumenty. Pierwszą
zatytułował: Instrukcja o
nadprzyrodzonym Duchu Dzieła
Bożego. W dokumencie tym,
datowanym na 19 marca 1934 r.,
podkreślał, że Opus Dei jest wolą
Bożą, że Bóg powołuje każdego z
osobna do Dzieła i że odpowiedź
zainteresowanych powinna być
przeniknięta miłością gotową do
wszelkich poświęceń. Escrivá
zaznaczył tam, że Dzieło nie
przyłączy się do innych instytucji



kościelnych, takich jak na przykład
Akcja Katolicka - udział świeckich w
apostolstwie hierarchicznym - ze
względu na swój charyzmatyczny
rodowód[10].

Drugim dokumentem była Instrukcja
o sposobie prowadzenia prozelityzmu,
datowana na 1 kwietnia. Założyciel
zastanawiał się w nim nad naturą
oddania się Bogu w Opus Dei i nad
tym, jak wyjaśnić je tym, którzy
mogliby pójść tą chrześcijańską
drogą[†].

REZYDENCJA DYA

Przedsiębiorcze pomysły Escrivy
były zaskoczeniem dla jego
duchowych dzieci. W styczniu 1934
r., gdy tylko zainaugurował
działalność akademii, zapowiedział,
że w następnym roku akademickim,
który rozpoczyna się w październiku,
zamierza otworzyć dom studencki.
Zmiana ta pozwoliłaby na bardziej
systematyczne przedstawianie



doktryny chrześcijańskiej i
wyjaśnianie istoty Opus Dei, na
posiadanie kaplicy - oratorium, jak
lubił mówić, gdyż było to miejsce
modlitwy do Boga, miejsce
osobistego spotkania z Jezusem
Chrystusem - oraz na bycie domem
dla niektórych członków Dzieła,
począwszy od niego samego[11].

Latem 1934 r. znaleźli trzy
mieszkania do wynajęcia przy ulicy
Ferraz 50. Lokalizacja wydawała się
odpowiednia, ponieważ znajdowały
się one w niewielkiej odległości od
Ciudad Universitaria (Miasteczka
Uniwersyteckiego), budowanego
wówczas w północno-zachodniej
części stolicy. 12 września dyrektor
rezydencji, Ricardo Fernández
Vallespín, podpisał umowę najmu
lokalu.

Członkowie Dzieła uzyskali
regulaminy innych domów i
opracowali własny. Zaczynał się on



następująco: "Celem tej Rezydencji
jest zapewnienie studentom
skutecznej formacji religijnej,
zawodowej i fizycznej"[12]. Zatrudnili
administratora i cztery osoby do
obsługi domu: dwóch kelnerów - 
służących, według ówczesnej
terminologii - kucharza i gońca do
załatwiania drobnych sprawunków.
Bieliznę pościelową i jadalnianą dla
przyszłych dwudziestu pięciu
mieszkańców zakupiono na kredyt. A
w przypadku zakupu mebli
postanowiono poprosić każdego
mieszkańca o zapłacenie z góry
czynszu za pierwszy miesiąc.
Ponieważ jednak nie mieli czasu na
promocję, na początku roku
akademickiego pojawił się tylko
jeden student. W ten sposób
rozpoczął się rok akademicki, w
którym nie obyło się bez przeszkód
finansowych.

Don Josemaría poprosił swoją matkę
i rodzeństwo, aby część dochodów ze



sprzedaży ziemi, którą odziedziczyli
w Fonz, w prowincji Huesca,
przeznaczyli na DYA. Rodzina
zgodziła się, mimo że była to jedyna
posiadana przez nich nieruchomość.
Ponadto założyciel poprosił o
bezzwrotne wsparcie finansowe
zamożnych ludzi z Madrytu. Aby
wzmocnić swoje intencje u Boga, w
grudniu 1934 roku mianował na
orędownika w sprawach
finansowych Dzieła świętego
Mikołaja z Bari, biskupa z IV wieku,
któremu nie obce były sprawy
finansowe, ponieważ dbał o potrzeby
materialne ubogich w swojej diecezji.

21 lutego 1935 r. Don Lino Vea-
Murguía powiedział mu, żeby
zamknął rezydencję, ponieważ długi
były nie do spłacenia. Po
wysłuchaniu go, Don Josemaría
zgromadził w DYA trzech świeckich
członków Dzieła - Juana Jiméneza
Vargasa, Ricarda Fernándeza
Vallespína i Manuela Sainza de los



Terreros - i powiedział im, że od tej
chwili stają się członkami Rady
Dzieła, do której należą również
Isidoro Zorzano i José María
González Barredo, pracujący poza
Madrytem; Rada będzie organem
doradczym, który pomoże mu w jego
zadaniu kierowania Dziełem. Przy tej
okazji zapytał ich o opinię na temat
trudnej sytuacji ekonomicznej, w
jakiej się znaleźli. Wszyscy wyrazili
zgodę na kontynuację projektu DYA.
Opuścili mieszkanie, w którym
mieściła się akademia, i nadal
wynajmowali dwa mieszkania na
potrzeby rezydencji, które
wykorzystywali także do
prowadzenia zajęć dydaktycznych[13].

Działanie to wystarczyło, aby
zapobiec upadłości DYA. Ponadto
Josemaría Escrivá otrzymał
pieniądze ze sprzedaży ziemi
należącej do jego rodziny i otrzymał
nowe wnioski o przyznanie miejsca



w rezydencji, co wiązało się z
odpowiednim wzrostem dochodów.

To wydarzenie pokazało, że księża,
którym Escrivá wyjaśniał przesłanie
Dzieła od lutego 1932 roku, nie
wierzyli, że Opus Dei odniesie sukces
- trudno im było zaakceptować jego
nadprzyrodzone pochodzenie - a
może nie ufali jemu jako
założycielowi. Z tego powodu
zawiesił spotkania formacyjne z
księżmi diecezjalnymi, choć z
każdym z nich utrzymywał przyjaźń.
Postanowił również, że na razie
kapłani Opus Dei będą pochodzić
wyłącznie z szeregów świeckich.

Mimo to z upływem miesięcy coraz
więcej młodych ludzi przybywało do
rezydencji, aby się uczyć, spędzać
czas na modlitwie przed
Przenajświętszym Sakramentem,
uczestniczyć w zajęciach formacji
chrześcijańskiej, współpracować w
katechezie dla dzieci i odwiedzać



ludzi potrzebujących, "ubogich Matki
Bożej", jak mawiał Escrivá. W ciągu
roku akademickiego ponad sto
pięćdziesiąt osób - studentów i
absolwentów - przewinęło się przez
rezydencję, aby wziąć udział w
zajęciach formacyjnych. Połowa z
nich uczestniczyła w pracy św.
Rafała, a siedmiu poprosiło
założyciela o możliwość pójścia za
nim w Dziele. Kiedy nadeszło lato,
Álvaro del Portillo i José María
Hernández Garnica, studenci
inżynierii, również poprosili o
przyjęcie[14].

W tych miesiącach założyciel napisał
nowy tekst zatytułowany Instrukcja o
dziele św. Rafała, datowany na 9
stycznia 1935 roku. Główna myśl tej
instrukcji leży w duchowym i
rodzinnym charakterze tego
apostolstwa, które jest narzędziem
formacyjnym prowadzącym młodych
ludzi do spotkania z Chrystusem -
"Jeśli nie uczynisz z chłopców ludzi



modlitwy, zmarnujesz swój czas"[15] -
zauważył - oraz do służby innym.

Kolejny rok szkolny, 1935 - 1936,
rozpoczął się w szybkim tempie.
Miejsca w domu były od początku
zajęte, co rozwiązywało problemy
finansowe. Rezydencja umacniała
swoją tożsamość, organizując
spotkania kulturalne, obchody świąt
i rocznic, zajęcia naukowe i
sportowe. Szczególną cechą
charakterystyczną było to, że na
spotkaniach zbiorowych nie wolno
było rozmawiać o polityce, ponieważ,
oprócz tego, że był to temat
kontrowersyjny ze względu na
napiętą sytuację społeczną w kraju,
Don Josemaría chciał, aby nikt nie
czuł się skrępowany swoimi
osobistymi poglądami. Niektórzy
członkowie Dzieła, którzy byli
aktywni w polityce, tacy jak Jiménez
Vargas, ograniczyli swoje
zaangażowanie polityczne, aby



poświęcić więcej czasu na
rozpowszechnianie Opus Dei.

DYA była wizytówką, dzięki której
Escrivá wyjaśniał Dzieło władzom
kościelnym. Ponieważ było to
miejsce, w którym głoszono doktrynę
chrześcijańską, często informował o
tym biskupa diecezji Madryt-Alcalá,
Leopoldo Eijo Garaya, za
pośrednictwem wikariusza
generalnego, Francisco Morána.
Wikariusz nie do końca rozumiał
świecki charakter Dzieła. Popierał
jednak Escrivę, ponieważ był on
jednym z niewielu księży, którzy
prowadzili wybitną pracę
duszpasterską ze studentami
uniwersytetu; na przykład w grudniu
1934 r. ułatwił mu nominację na
rektora patronatu Świętej Elżbiety. W
tym czasie zarówno kuria biskupia,
jak i sam Escrivá uważali, że ze
względu na początkowy etap
rozwoju Dzieła, nie nadszedł jeszcze



czas na jego prawne zatwierdzenie w
Kościele[16].

Z punktu widzenia przekazu orędzia
Opus Dei formacja chrześcijańska
prowadzona w DYA opierała się na
trzech filarach. Pierwszym z nich
było intensywne życie duchowe. Don
Josemaría powiedział studentom, że
nie mogą zadowalać się otrzymaną
religijnością kulturową. Relacja z
Bogiem, który był Ojcem, musiała być
osobista, na zasadzie "jeden na
jednego", i musiała być delikatnie
pielęgnowana. To był właściwy
klimat, w którym można było
wzrastać w przyjaźni z Chrystusem i
przyjmować Jego wolę. Jako
konkretne formy pobożności
zachęcał do spędzania czasu na
modlitwie myślnej przed
Sakramentem Eucharystii,
uczestniczenia we Mszy św. w dni
powszednie i odmawiania różańca.



Drugim filarem była nauka. Escrivá
stawiał ją na tym samym poziomie
wymagań co relację z Bogiem, co
przyciągało uwagę młodych ludzi.
Powiedział im, że spędzanie
koniecznych godzin przed książkami
to ich praca zawodowa. Nauka,
znajomość przedmiotów,
uczęszczanie na zajęcia i
przygotowywanie się do egzaminów
stanowiły poważny obowiązek, czyli
powinność moralną. Poprzez naukę
uświęcali się i uobecniali Boga w
swoim życiu. Escrivá dodał, że
najskuteczniejszym sposobem
niesienia Ewangelii społeczeństwu w
sferze akademickiej jest dobre
studiowanie. Bolało go, że niektórzy
studenci katoliccy, którzy mogliby
wywierać wpływ na uniwersytet i
społeczeństwo, poświęcali się
zewnętrznym zadaniom apostolskim,
które odrywały ich od obowiązków
zawodowych: "Zastanówcie się, jak 
wrogowie idei chrześcijańskiej
pomagają sobie na polu zawodowym



i z mniejszym lub większym
zapleczem intelektualnym - często z
mniejszym - pojawiają się na
szczytach działalności naukowej. Z
drugiej strony, talenty wielu
wartościowych młodych katolików
stają się bezużyteczne, odrywając ich
od pracy kulturalnej i marnując ich
czas na sekretariaty, przewodnictwo
w radach i zarządach oraz na
propagandę: dziś wygłoś wykład,
jutro napisz artykuł. rzeczy godne
podziwu, ale nie mające nic
wspólnego z ich przygotowaniem
zawodowym"[17].

Trzecim filarem była otwartość na
innych. Jeśli ludzie przychodzili do
DYA na zaproszenie, to wracali z
powodu przyjaźni. Niektórzy
przyjaciele zapraszali innych na
spotkanie z Don Josemaríą, bo był
osobą pociągającą i stwarzał
pogodną atmosferę, w której łatwo
było się zwierzyć. Założyciel
wyjaśniał im, że chrześcijanin nie



może ograniczać swoich kontaktów
do osób najbliższych, nie może też
tworzyć zamkniętych grup czy
"kapliczek", jak to się wtedy mówiło.
Przesłanie Ewangelii jest otwarte dla
przyjaciół i znajomych w miejscu
pracy oraz w relacjach społecznych,
zarówno publicznych, jak i
prywatnych. W ten sam sposób
zachęcał do opieki nad
potrzebującymi i pokrzywdzonymi,
takimi jak dzieci i chorzy.

Ta triada - relacja z Bogiem, nauka i
wspólne życie - nie była czymś
zupełnie nowym dla młodych
katolików, którzy słuchali Escrivy.
Oryginalność polegała na tym, że
zapraszał ich do nadania pełnego
sensu ich życiu, ponieważ Bóg
wezwał ich do "zmaterializowania
życia duchowego", przestrzegając ich
przed "podwójnym życiem: z jednej
strony życie wewnętrzne, życie w
relacji z Bogiem, a z drugiej -
odrębne i oddzielne - życie rodzinne,



zawodowe i społeczne, pełne małych
rzeczywistości ziemskich"[18]. Tę ideę
wyrażał bardziej przykładem niż
słowem.

Każdego, kto wykazywał
zainteresowanie, don Josemaría
zapraszał do wstąpienia do Opus Dei.
W tym czasie poszukiwał mężczyzn i
kobiet, którzy zobowiązali się do
celibatu. Chciał stworzyć grupę ludzi,
którzy oprócz szczególnego
powołania od Boga, byliby
dyspozycyjni, aby szerzyć Opus Dei i
kierować jego działalnością; po
stworzeniu tego pierwszego zalążka -
dzieła św. Michała - Opus Dei
rozprzestrzeniałoby się wśród
wszystkich rodzajów ludzi, żonatych
i samotnych, z najróżniejszych
środowisk społecznych.

Do 1934 r. członkostwo w Opus Dei
odbywało się na zasadzie ustnego
oświadczenia. W tym samym roku
niektórzy z księży, którzy byli w



Dziele, stwierdzili, że powinni w
jakiś sposób zamanifestować swoją
przynależność do instytucji. Escrivá
przyjął podwójne rozwiązanie. Z
jednej strony, włączenie do Opus Dei
odbywałoby się poprzez krótką
ceremonię, która zawierałaby
deklarację całkowitego oddania się
Bogu, bez świętych więzów, i która
dokonywałaby się w trzech
momentach, zwanych admisją,
oblacją lub czasową inkorporacją i
wiernością lub definitywną
inkorporacją[‡]. Z drugiej strony, w
akcie odrębnym od poprzedniego,
każdy wyrażał swoją więź duchową,
składając prywatne śluby ubóstwa,
posłuszeństwa i czystości, zgodnie z
duchem Opus Dei; procedura ta,
zgodnie z tradycją teologiczną i
kanoniczną, nie naruszała świeckości
członków Dzieła, którzy
zobowiązywali się przed Bogiem do
życia tymi cnotami pośród
zwyczajności życia[19].



Na DYA odbywały się również zajęcia
dla absolwentów, z których część się
ożeniła. Już w 1934 r. tzw. przyjaciele
DYA przychodzili do rezydencji w
sobotnie popołudnia na spotkania,
podczas których jeden z nich
wygłaszał wykład na temat swojej
specjalności. W roku akademickim
1935 -1936 projekt został rozszerzony
o stowarzyszenie zawodowe i
obywatelskie - Towarzystwo
Współpracy Intelektualnej (SOCOIN)
- które, zgodnie z obowiązującymi
przepisami, zapewniało prawną
ochronę działalności kulturalnej i
edukacyjnej DYA. Członkowie tego
stowarzyszenia - około dwudziestu
osób - spotykali się co tydzień w
rezydencji. Dzięki temu skojarzeniu
Escrivá sądził, że ma już za sobą
pierwsze działania związane z
dziełem świętego Gabriela.

Społeczność, którą stworzył Escrivá,
odzwierciedlała niektóre cechy stylu
rodzinnego Opus Dei. W wiele



niedzielnych poranków wygłaszał
medytację do członków Dzieła;
potem jedli razem śniadanie i
zbierali się u założyciela, aby
przedyskutować jakiś aspekt ducha
Opus Dei. Mówił im na przykład, że
pełnia życia chrześcijańskiego - w
jego przypadku całkowite oddanie
się Bogu pośród świata - jest taka
sama jak w czasach apostolskich,
zanurzona w normalnej
rzeczywistości, jak wyjaśniał w liście
do znajomego: "Bardzo chcę się z
Tobą zobaczyć i opowiedzieć Ci o
heroicznym życiu moich chłopców.
Niewielu jest takich, którzy żyją
cnotami ubóstwa, czystości i
posłuszeństwa: pozostają
niezauważeni, a są zaczynem"[20]. W
innym miejscu nazwał tych
studentów "apostołami o mocnym
karku", ludźmi, którzy "w pełni żyli
życiem pierwszych chrześcijan,
walczyli w świecie, przeciwko
światu, orężem świata, wyciągając z
rdzenia młodzieży uniwersyteckiej



bożych bojowników, aby
zrechrystianizować myśl
powszechną"[21].

W lutym 1936 r. w Hiszpanii odbyły
się wybory powszechne. Stosunkowo
niewielką przewagą głosów
zwyciężył Front Ludowy, złożony z
lewicowych partii republikańskich,
socjalistycznych i komunistycznych.
Życie społeczne stało się burzliwe. W
Madrycie pojawiło się zjawisko 
pistolerismo, z zamachami i
przemocą między prawicowymi i
lewicowymi ekstremistami. Jeden z
mieszkańców DYA, 20-letni Alberto
Ortega, został aresztowany i skazany
na 25 lat więzienia za rzekome
zabójstwo policjanta. Don Josemaría
poprosił swoich przyjaciół, aby
zaopiekowali się nim w więzieniu; w
rezydencji natomiast zachował
kryterium, że polityka nie powinna
być omawiana na spotkaniach
zbiorowych.



Kiedy nadeszła wiosna, założyciel
miał w Dziele 21 mężczyzn, z których
większość znał z pobytu w DYA. Z
drugiej strony, było tylko pięć kobiet,
ponieważ w przeciwieństwie do
mężczyzn nie znalazł kobiety, która
mogłaby być dyrektorką pozostałych,
i nie miał siedziby dla nich. Don
Josemaría modlił się i prosił o
modlitwę ludzi, których znał,
ponieważ czuł, że liczba ta jest
niewielka, ale wystarczająca, aby
wyruszyć do innych miast. W
szczególności przygotowywał dwie
grupy do otwarcia po wakacjach
domów studenckich w Walencji i
Paryżu; wraz ze swoimi synami
szukał także nowej siedziby dla DYA
w Madrycie, ponieważ ta przy ulicy
Ferraz 50 stała się zbyt mała.

Josemaría Escrivá zwrócił się do
Isidoro Zorzano i trzech innych
członków Dzieła z prośbą o
utworzenie stowarzyszenia
ekonomicznego o charakterze



obywatelskim. Fundacja Fomento de
Estudios Superiores (FES) została
założona w listopadzie 1935 roku w
celu współpracy w zakresie
kształcenia kulturalnego i
zawodowego studentów poprzez
pozyskiwanie nieruchomości. Dnia
16 czerwca 1936 r. FES zakupiła
nieruchomość przy ulicy Ferraz 16,
wycenioną na 400 000 peset, z
przeznaczeniem na ostateczną
siedzibę domu studenckiego.
Następnie od 1 do 13 lipca
członkowie Dzieła przenosili meble
do nowej siedziby DYA.

Był to koniec roku akademickiego, w
którym ponad 190 osób uczestniczyło
w różnego rodzaju kursach
organizowanych przez DYA. 20 było
rezydentami, 144 studentami
mieszkającymi u krewnych lub w
internatach, a 23 absolwentami;
należeli do licznych organizacji
katolickich, zwłaszcza Akcji
Katolickiej oraz stowarzyszeń



akademickich i sportowych;
niektórzy byli związani z
ugrupowaniami politycznymi, które
nie naruszały praw Kościoła - prawie
wszyscy identyfikowali się z prawicą
- a inni nie określali się politycznie.
Nikt nie przewidział przepaści, w
jaką miał wpaść kraj.

[1] Wspomnienie Fidela Gómeza
Colomo, Madryt, 15-X-1975, w AGP,
seria A.5, 216-1-8.

[2] Apuntes íntimos, nr 89 (2-X-1930).
Por.. Ethel TOLANSKY, “The Dynamic
Role of the Intellectual in the
Message of Blessed Josemaría”, w
Fernando DE ANDRÉS (ed.), Figli di
Dio nella Chiesa. Riflessioni sul
messaggio di San Josemaría Escrivá.
Aspetti culturali ed ecclesiastici,
EDUSC, Roma 2004, str. 237-249.

[3] W 1935 r. napisał, że "ludzi, jak
ryby, trzeba łowić także za głowę,
poprzez inteligencję": Josemaría
ESCRIVÁ DE BALAGUER, Droga



(wydanie krytyczno-historyczne), o.
c., str. 1033.

[4] Instrukcja o sposobie prowadzenia
prozelityzmu (1 IV 1934), nr 63, w
AGP, seria A.3, 89-2-1; Statuty (1941),
"Duch", nr 25, w AGP, seria L.1.1,
1-3-3.

[5] Diario de la Academia DYA, 9-
VIII-1934, s. 175, w AGP, seria A.2,
7-2-1. Coś podobnego wydarzyło się
latem 1930 roku, kiedy Escrivá
powiedział ks. Sánchezowi, że myśli
o wyjaśnieniu Dzieła Isidorowi
Zorzano. Jezuita polecił mu:
"Rozmawiaj z nim na odległość...
Powiedz mu o katedrach" (Apuntes
íntimos, nr 84 [25-VIII-1930]). Jeśli
chodzi o dzienniki, Założyciel
zaznaczył, że w każdym domu Dzieła
powinien znajdować się jeden, aby
odzwierciedlać ważne, choć drobne
wydarzenia z życia codziennego;
podobnie był zainteresowany
zleceniem wykonania fotografii, aby



zachować dokumenty graficzne dla
potomnych: por. José Luis
GONZÁLEZ GULLÓN, DYA. La
Academia y Residencia en la historia
del Opus Dei, o. c., str. 16.

[6] Wspomnienie Junana Jiméneza
Vargasa, Madryt, 22-II-1985, AGP,
seria A.5, 221-1-2.

[7] Apuntes íntimos, nr 234 (19-
VIII-1931).

[8] Josemaría ESCRIVÁ DE BALAGUER,
Surco [Bruzda], wyd. 2, Rialp, Madrid
1986, s. 104, nr 183, oraz wpis Juana
Jiméneza Vargasa, który parafrazuje
myśl Josemaríi Escrivá z 1943 r., w
AGP, seria E.2.2, 171-2-2. * Podejście
Escrivy polegało na tym, że zaczynał
od intelektualistów, aby dotrzeć do
wszystkich. Na przykład, notatka z
1940 roku opowiada o wizycie
założyciela u biskupa Barcelony,
który, "rozumiejąc wszystko,
powiedział, że 'uniwersytet jest tylko
punktem wyjścia'" (Relación del viaje



a Barcelona, 31-III a 2-IV-1940, w
AGP, seria A.2, 47-2-2). Ta formuła
rozpowszechniania orędzia została
zachowana do dnia dzisiejszego.
Statuty Opus Dei stwierdzają, że
"Prałatura stara się ze wszystkich sił
pracować nad tym, aby ludzie
wszystkich środowisk i stanów
społeczeństwa świeckiego, a w
pierwszym rzędzie tak zwani
intelektualiści, mogli całym sercem
przylgnąć do przykazań Chrystusa
Pana naszego" (Codex iuris
particularis Operis Dei, 1982, nr 2
§2).

[9] "Academia" (niedatowany), w AGP,
seria A.3, 174-1-6. W oryginale
kursywa jest pisana wielką literą i
podkreślona.

[10] Por. Luis CANO, "Instrukcje (praca
niepublikowana)", w Diccionario de
San Josemaría Escrivá de Balaguer, o.
c., s. 650-652. Oryginały instrukcji o
nadprzyrodzonym duchu Dzieła



Bożego (19-II-1934), o sposobie
prowadzenia prozelityzmu (1-
IV-1934) i o dziele św. Rafała (9-
I-1935) zostały napisane w datach, na
które są datowane. Zobaczymy, że
założyciel opublikował je w formie
książki w latach 60. i że w tym czasie
dodał jeszcze kilka pomysłów do
tekstów sprzed trzech dekad. [†] W
latach 30. słowo prozelityzm nie
miało obecnie niekorzystnej
konotacji zdobywania zwolenników
poprzez presję na sumienie i
manipulowanie wolnością ludzi.
Escrivá rozumiał to jako głoszenie
Chrystusa, włączanie nowych
wiernych do Kościoła i troskę o to,
aby ci, których znają, przyłączyli się
do Opus Dei w sposób wolny, bez
przymusu. Por. Josemaría ESCRIVÁ
DE BALAGUER, Droga (wydanie
krytyczno-historyczne), dz. cyt. s.
892-893, nt. 4. 4; KONGREGACJA
DOKTRYNY WIARY, Nota doktrynalna
na temat niektórych aspektów
ewangelizacji, 3 grudnia 2007, nt. 49.



Ponieważ negatywne znaczenie
rozpowszechniło się, biskup Javier
Echevarría zaproponował użycie
alternatywnych terminów na
określenie prozelityzmu, które
wyrażałyby pierwotną pozytywną
treść (por. Komunikat ogólny, 104/16
[6-XII-2016], w AGP, seria E.1.3 i Q.
1.3).

[11] Na temat tej części zob. José Luis
GONZÁLEZ GULLÓN, DYA. La
Academia y Residencia en la historia
del Opus Dei, o. c., str. 261-509.

[12] AGP, Seria A.2, 7-3-1; oraz Seria A.
2, 41-2-2".

[13] Na temat działalności Rady Dzieła
przed wojną domową zob. José Luis
GONZÁLEZ GULLÓN, DYA. La
Academia y Residencia en la historia
del Opus Dei, o. c., str. 284-286,
297-299 i 396-397.

[14] Mamy biografie tych postaci: José
Carlos MARTÍN DE LA HOZ,



Roturando los caminos. Perfil
biográfico de D. José María
Hernández Garnica, Palabra, Madrid
2012; Javier MEDINA BAYO, Álvaro
del Portillo. Un hombre fiel, Rialp,
Madryt 2012.

[15] Instrucción sobre la obra de San
Rafael (9-I-1935), str. 49, w AGP, seria
A.3, 89-3-1.

[16] Na temat spotkań między nimi,
por. Santiago CASAS RABASA, "Las
relaciones escritas de san Josemaría
sobre sus visitas a Francisco Morán
(1934-1938)", Studia et Documenta 3
(2009) 371-411.

[17] Instrukcja o dziele św. Rafała (9-
I-1935), str. 40, w AGP seria A.3,
89-3-1. Opis wskazuje na niektóre z
ówczesnych działań Akcji Katolickiej.

[18] Josemaría ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Rozmowy z Prałatem
Escrivá, op. cit., pkt. 114 (są to słowa
z homilii z 1967 r.).



[19] Składanie zobowiązań odbywało
się dlatego, że wraz z
przyjmowaniem sakramentów było
sposobem, w jaki w Kościele
wyrażało się oddanie Bogu. Escrivá
używał ich, "aby ułatwić tym, którzy
przychodzili do Opus Dei,
uświadomienie sobie podjętego
zobowiązania" (Amadeo de
FUENMAYOR et al., El itinerario
jurídico del Opus Dei, o. c., s. 77). [‡]
W dużej mierze były to nazwy
wywodzące się ze sfery akademickiej
i obywatelskiej. Escrivá starał się
odróżnić od terminologii zakonów, w
których etapy powołania przybierają
formę nowicjatu, profesji czasowej i
profesji wieczystej. Por. Apuntes
íntimos, nr 278 (10-IX-1931).

[20] List Josemaríi Escrivá do Ángela
Basterra, S.J., Madryt, 28 lipca 1936,
w AGP, seria A.3.4, 253-4, 360-228-1).

[21] List Josemaríi Escrivá do Ángela
Basterra, S.J., Madryt, 25 kwietnia



1936, w AGP, seria A.3.4, 253-4,
360425-1. Ten język o wojowniczym
zabarwieniu był typowy dla
ówczesnej ascezy.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/akademia-i-rezydencja-dya/

(04-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/akademia-i-rezydencja-dya/
https://opusdei.org/pl-pl/article/akademia-i-rezydencja-dya/

	Akademia i rezydencja DYA

