
opusdei.org

Adoro te devote

Refleksje na temat hymnu
eucharystycznego św. Tomasza
z Akwinu

17-10-2024

Adoro te devote, latens Deitas 
[1],Uwielbiam nabożnie, Jezu, Bóstwo
Twe. W tych oto postaciach utaiłeś je.
Jak w każdy czwartek, odmawiamy i
rozważamy dziś hymn
eucharystyczny św. Tomasza z
Akwinu. I nie ma w naszej modlitwie
monotonii, ponieważ „Adoro te
devote jest wspaniałym wyznaniem
prawd wiary. Mnie jego słowa służą –



mówił św. Josemaria w 1970 roku –
dla pogłębienia mojej relacji z
Jezusem w Najświętszym
Sakramencie, jako zewnętrzny wyraz
wiary w realną obecność Jezusa w
Sakramencie, teraz, kiedy największa
Tajemnica Miłości jest atakowana”[2].
Czujemy potrzebę, aby zbliżyć się do
naszego Jezusa, ponieważ wszyscy w
Dziele mamy duszę kapłańską: altare
Dei est cor nostrum (św. Grzegorz
Wielki, Moralia in Job, 25, 7, 15),
ołtarzem Boga jest nasze serce[3]. I
owa dusza kapłańska powoduje, że
kochamy Jezusa obecnego w
tabernakulum, oddającego się za nas
w świętej Ofierze Mszy.

We Mszy świętej znajdujemy to, co
potrzebne, aby bezpiecznie i z
radością budować naszą świętość, w
zjednoczeniu z Bogiem i idąc za Nim
blisko. Jeśli wytrwamy w
zjednoczeniu z Nim, odkryjemy sens
małych umartwień w każdej chwili,
ofiarowania naszej pracy, potrzeby



utożsamienia się z Chrystusem i
ukrytej służby w normalnym
prostym życiu, hojnego oddania się
w apostolstwie... Gdzie lepiej
moglibyśmy się nauczyć tracić życie,
z radością i nie robiąc z tego hałasu,
jak nie w ukrytej Ofierze Boga-
Człowieka?

In Cruce latebat sola Deitas, at hic
latet simul et humanitas[4], Bóstwo
swe na Krzyżu skryłeś wobec nas, Tu
ukryte z Bóstwem człowieczeństwo
wraz. Odmawiając ten hymn,
wyznajemy wiarę zarówno w
bóstwo, jak i w człowieczeństwo
naszego Pana Jezusa Chrystusa.
Wprowadzając ten zwyczaj w Dziele
nasz Założyciel wytłumaczył nam, że
jest to wyznanie wiary, które było i
jest „koniecznością, moje dzieci. Są
teraz bardzo atakowane wszystkie
dogmaty Kościoła, świętość
małżeństwa – jak mówiłem wam
wielokrotnie – świętość kapłaństwa,
Eucharystia, Papież, wszystko...



Sprawiedliwość wymaga, abyśmy za‐
manifestowali naszą miłość do
Jezusa w Najświętszym Sakramencie.
Nie cieszycie się, mówiąc: peto quod
petivit latro poenitens?... Wyznaję, że
jest tutaj z miłości do mnie, a potem
proszę, aby mi wybaczył, jak
wybaczył łotrowi, który był z Nim
obok na Krzyżu... Nie musicie
odmawiać tego hymnu i nie będzie to
uchybienie nawet lekkie. Jednak ja
wam radzę, abyście go nie porzucali,
ponieważ zapali waszą miłość do
Najświętszego Sakramentu”[5].
Oddajemy Mu wszystko, co mamy,
ponieważ wiemy, że trwając w Nim
jesteśmy bezpieczni. Nasze serce
odpoczywa, kiedy znajduje się przy
Jego Sercu, kiedy nie chodzi nam o
nic innego, jak o to, aby Go kochać.

Na Mszy świętej mamy przed sobą
doskonały wzór, czym ma być nasze
oddanie. Tutaj oddaje się nam
Chrystus pełen darów, Chrystus
kochający, Chrystus pokorny. Czeka



na nas z boskim pragnieniem,
abyśmy rzucili się w Jego pełne
miłości ramiona i nasza dusza nie
powinna temu stawiać przeszkód.
Tym bardziej, kiedy tylu ludzi
przestaje Go kochać: „Wcześniej były
osoby bardzo święte, które potrafiły
spędzić cały dzień przed Panem
Jezusem wystawionym w
monstrancji modląc się, prosząc,
wynagradzając. Teraz już nie ma
takich zbyt wiele. Postarajmy się my
napełnić miłością wszystkie wejścia
do kaplicy, choćby bardzo krótkie.
Powiedzmy Mu, że Go kochamy i że
ściska nam się serce na myśl, że tylu
ludzi o Nim nie pamięta. Adoro te
devote, latens Deitas: Boże mój, z
miłości ukryty w postaciach
sakramentalnych, uwielbiam Cię!”[6]

Plagas, sicut Thomas, non intueor;
Deum tamen meum te confiteor[7]; Jak
niewierny Tomasz Twych nie szukam
ran: lecz wyznaję z wiarą, żeś mój Bóg
i Pan.



Przy Jezusie zaczynamy rozumieć
sens umartwienia, ponieważ całe
Jego życie na ziemi było zbliżaniem
się do Krzyża. Od dnia, kiedy Bóg
powołał nas do Dzieła, nasze życie
nie może być inne: albo szukamy
Krzyża albo pomyliliśmy drogę. Pan
uczy nas iść szybko i z radością,
akceptować ochoczo małe poświę‐
cenie w każdej chwili lub duże
poświęcenie, jeśli kiedyś o takie
poprosi. „Pan Jezus chce, abyśmy szli
za Nim z bliska. Nie ma innej drogi.
To naśladowanie jest dziełem Ducha
Świętego w każdej duszy, również w
twojej: Bądź uległy, nie stawiaj
przeszkód Bogu, pozwól, by twoje
nędzne ciało stało się Krzyżem”[8].

Pie pellicane, Iesu Domine, me
inmundum munda tuo sanguine[9];
Dobry Pelikanie, Jezu Panie nasz, Ty
mnie nieczystego w Krwi Swej obmyj z
zmaz. Przy Jezusie, za każdym
razem, kiedy jesteśmy na Mszy,
umieramy dla grzechu i zmartwych‐



wstajemy do życia radości i
poświęcenia, jakiego oczekuje od nas
Bóg i Dzieło. „Musimy żyć w naszym
powołaniu z prostotą i naturalnością
(zob. Prz 11,20), nie robiąc przedsta
wienia, z przekonaniem, że jedyną
Ofiarą jest On, Chrystus nasz Pan.
Jeśli złączymy nasze małe rzeczy – czy
to małe czy większe przeciwności – z
wielkim cierpieniem Jezusa – Ofiary,
będzie to jeden wielki skarb i wtedy
będziemy chętnie i bez wymówek
nieść Krzyż Chrystusa”[10].

Dusza kapłańska powoduje, „że całe
życie staje się ciągłym chwaleniem
Boga: ciągłą modlitwą i
zadośćuczynieniem, prośbą i
poświęceniem za wszystkich ludzi. I
wszystko to w ścisłym i mocnym
zjednoczeniu z Jezusem Chrystusem
podczas Ofiary Ołtarza”[11]. Cały nasz
dzień, ze wszystkimi jego dążeniami i
radościami, złączony z Ofiarą
Chrystusa, będzie miał współodku‐
pieńczą wartość Mszy: „ofiarując



Bogu pracę, odpoczynek, radości i
trudności dnia, całopalną ofiarę
waszych ciał znużonych wysiłkiem
ciągłej służby, postępujecie według
ducha kapłańskiego, zachowując
całkowicie świecką mentalność.
Wszystko to składa się na ofiarę
żywą, świętą, Bogu przyjemną, jako
wyraz waszej rozumnej służby Bożej
(Rz 12,1)”[12].

Jeśli będziemy żyć w ten sposób,
spełni się pragnienie naszego Ojca:
służyć Bogu „nie tylko na ołtarzu, ale
na całym świecie, który dla nas jest
ołtarzem. Wszystkie czyny ludzi
realizowane są jakby na ołtarzu i
każdy z was, w jedności, jaka łączy
dusze kontemplacyjne i jaka
obejmuje cały dzień, sprawuje w
pewien sposób swoją mszę, która
trwa dwadzieścia cztery godziny. Jest
to zarazem przygotowanie do
następnej mszy, która potrwa kolejne
dwadzieścia cztery godziny i tak aż do
końca życia”[13].



O memoriale mortis Domini, panis
vivus vitam praestans homini; praesta
meae menti de te vivere, et te illi
semper dulce sapere[14]; Tyś pamiątką
śmierci i Chleb żywy sam. Życia
Swego zdroje przekazujesz nam.
Spraw, bym dla mej duszy z Ciebie
życie brał i Twej obecności błogą
radość znał.

Ofiara Jezusa jest w oczach Bożych
doskonała i przyjemna: to jedyna
ofiara adekwatna w odniesieniu do
boskości. Dlatego musimy zrobić
rachunek sumienia, jak się
przygotowujemy w czasie nocnym,
aby przyjąć Pana Jezusa. Dzięki temu
owoce, jakie osiągniemy, będą co
dzień większe. „Jeśli będziemy
bardzo zjednoczeni z Jezusem w
Eucharystii, uda się nam stale żyć w
obecności Bożej podczas
wykonywania naszych codziennych
czynności, właściwych dla sytuacji
każdego człowieka tu na ziemi,
szukając Boga o każdym czasie i w



każdej rzeczy. Mając w duszy te same
uczucia, jakie miał Chrystus na
Krzyżu, sprawimy, że całe nasze
życie będzie nieprzerwanym
zadośćuczynieniem, gorliwą prośbą i
ciągłą ofiarą za całą ludzkość,
ponieważ Pan Bóg da nam
nadprzyrodzony instynkt, aby
oczyścić wszystkie czyny, podnieść je
do porządku łaski i zamienić je w
narzędzie apostolstwa. Tylko tak
będziemy duszami
kontemplacyjnymi w świecie, na
czym polega nasze powołanie, i
staniemy się duszami prawdziwie
kapłańskimi, sprawiając, że wszystko
to, co nasze będzie ciągłym
oddawaniem chwały Bogu”[15].

Musimy kochać Mszę, uczynić ją
centrum naszego dnia, łączyć z nią
wszystkie nasze postanowienia,
nasze troski i radości. „Synu mój,
zachęca nas nasz Ojciec, pomyśl
teraz o Mszy świętej: o tym, jak
mamy ją odprawiać i jak w niej



uczestniczyć. Weź pod uwagę, że
istnieją aniołowie. Pomyśl, że doko‐
nujesz rzeczy boskiej lub w niej
uczestniczysz. Zobacz, że na ołtarzu
Chrystus na nowo ofiaruje się za
ciebie i za mnie. I poczujesz wielkie
pragnienie, aby naśladować Jego
pokorę, Jego uniżenie w Hostii. I
napełnisz się aktami dziękczynienia,
uwielbienia, pragnieniem
zadośćuczynienia i prośby. I
ofiarujesz siebie, z wyciągniętymi
ramionami, jak drugi Chrystus, ipse
Christus, gotowy, aby z miłości do
dusz przybito cię do słodkiego
drzewa”[16].

Iesu quem velatum nunc aspicio, oro
fiat illud quod tam sitio: ut, te revelata
cernens facie, visu sim beatus tuae
gloriae[17], Zasłoniętą teraz widzę
postać Twą. Tęsknię za tym, Jezu,
usłysz prośbę mą: żebym ujrzał Twoją
odsłoniętą twarz, patrząc na Twą
chwałę, szczęścia doznał wraz. Blisko
Najświętszej Maryi Panny nauczymy



się przeżywać tajemnicę ołtarza i
sprawiać, że nasze życie będzie
dalszym ciągiem ostatniej Mszy i
przygotowaniem do następnej[18]. Aż
któregoś dnia dołączy do chwały i
dziękczynienia świętych w niebie.

[1]. Hymn Adoro te devote, 

[2]. Św. Josemaria, Crónica, 1970, str.
487.

[3]. Św. Josemaria, List, 19 III 1954, nr
8.

[4]. Hymn Adoro te devote.

[5]. Św. Josemaria, Crónica, 1968, str.
635.

[6]. Św. Josemaria, Crónica, 1972, str.
318.

[7]. Hymn Adoro te devote.



[8]. Bruzda, 978.

[9]. Hymn Adoro te devote.

[10]. Św. Josemaria,List, 2 II 1945, nr
12.

[11]. Św. Josemaria, List, 28 III 1955, nr
4.

[12]. Św. Josemaria, List, 6 V 1945, nr
27.

[13]. Św. Josemaria, Medytacja San
José, Nuestro Padre y Senor, 19 III
1968.

[14]. Hymn Adoro te devote.

[15]. Św. Josemaria, List, 2 II 1945, nr
11.

[16]. Św. Josemaria, Medytacja, 14 IV
1960.

[17]. Hymn Adoro te devote.



[18]. Św. Josemaria, Crónica II 1965,
str. 11.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/adoro-te-devote/ (30-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/adoro-te-devote/
https://opusdei.org/pl-pl/article/adoro-te-devote/

	Adoro te devote

