
opusdei.org

Adhortacja "Amoris
laetitia"

Udostępniamy Adhortację
apostolską „Amoris laetitia” o
miłości ludzkiej w formatach
PDF, ePub i PDB oraz
streszczenie rozpowszechniane
przez biuro prasowe Stolicy
Apostolskiej. Prałat Opus Dei
wzywa nas, „byśmy wszyscy
umieli lepiej i bliżej
towarzyszyć rodzinom".

08-04-2016

Przy okazji opublikowania tego
dokumentu Prałat Opus Dei, bp



Javier Echevarría wyraził swoje
pragnienie, „by wszyscy wierni i
przyjaciele Prałatury towarzyszyli w
tych dniach Papieżowi Franciszkowi
licznymi modlitwami za jego osobę i
w jego intencjach abyśmy wszyscy z
pomocą Ducha Świętego umieli lepiej
i bliżej towarzyszyć rodzinom.”

ePub ► Adhortacja "Amoris
laetitia".

pdb (iSilo) ► Adhortacja "Amoris
laetitia".

PDF ► Adhortacja "Amoris laetitia"
(na stronie Watykanu).

*****

Synteza opracowana na podstawie
streszczenia opublikowanego
przez biuro prasowe Stolicy
Apostolskiej:

Posynodalna adhortacja apostolska o
miłości w rodzinie „Amoris

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/amoris_laetitia_PL20160412-163335.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/amoris_laetitia_PL20160412-163335.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Amoris%20laetitia%20pl20160412-163454.pdb
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Amoris%20laetitia%20pl20160412-163454.pdb
https://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_pl.pdf
https://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia_pl.pdf


laetitia” („Radość miłości”) -
datowana, nieprzypadkowo, na 19
marca, Uroczystość Św. Józefa –
zawiera owoce pracy dwóch
synodów poświęconych rodzinie,
zwołanych przez Papieża Franciszka
w 2014 i 2015 r., z tego też względu
dokumenty końcowe obu
zgromadzeń są obszernie cytowane.
Adhortacja zawiera również
dokumenty i nauczanie ostatnich
Papieży odnosząc się także do
licznych katechez o rodzinie samego
Papieża. Jednakże, podobnie jak już
miało to miejsce w przypadku innych
dokumentów należących do
papieskiego magisterium, Papież
powołuje się również na wypowiedzi
konferencji biskupów różnych
krajów świata (np. Kenii, Australii i
Argentyny), a także znane cytaty
wybitnych osobistości takich jak
Martin Luther King czy Erich
Fromm. Zwraca uwagę szczególnie
cytat z filmu „Uczta Babette”, którym



Papież posługuje się, by wyjaśnić
pojęcie darmowości.

Wprowadzenie

Objętość i struktura adhortacji
wywierają ogromne wrażenie. Ma
ona 9 rozdziałów i ponad 300
akapitów. Otwiera ją siedem
akapitów wprowadzenia, z których
wynika, że Papież jest świadom
złożoności tematu i zgłębienia,
jakiego on wymaga. 4 punkt zawiera
stwierdzenie, że wystąpienia ojców
synodalnych stanowiły „cenny
wielościan”, który należy zachować.
W tym kontekście Papież pisze, że
„nie wszystkie dyskusje doktrynalne,
moralne czy duszpasterskie powinny
być rozstrzygnięte interwencjami
Magisterium.” Zatem w przypadku
niektórych zagadnień „w każdym
kraju lub regionie można szukać
rozwiązań bardziej związanych z
inkulturacją, wrażliwych na tradycje
i na wyzwania lokalne. Ponieważ



«kultury bardzo różnią się między
sobą i każda ogólna zasada (...)
potrzebuje inkulturacji, jeśli ma być
przestrzegana i stosowana w
życiu»” (Amoris laetitia 3 – dalej jako
AL). Ta zasada inkulturacji jest
rzeczywiście bardzo istotna również
w odniesieniu do sposobu
przedstawiania i rozumienia
problemów, która, poza obszarem
zagadnień doktrynalnych, dobrze
opisanych przez Urząd Nauczycielski
Kościoła, nie może podlegać
globalizacji.

Przede wszystkim jednak Papież
stwierdza, bezpośrednio i otwarcie,
że należy wyjść poza czysty dualizm
lęku przed zmianą z jednej i
bezpośrednim, prostym stosowaniem
abstrakcyjnych norm z drugiej
strony. Pisze: „Dyskusje, jakie mają
miejsce w środkach przekazu lub w
publikacjach, czy też pomiędzy
ludźmi Kościoła, przebiegają od
niepohamowanej chęci zmiany



wszystkiego, pozbawionej
wystarczającej refleksji i
ugruntowania, do postawy
usiłowania rozstrzygnięcia
wszystkiego za pomocą ogólnych
norm lub wyciągania daleko idących
wniosków z niektórych refleksji
teologicznych” (AL 2).

Rozdział I: „W świetle Słowa”

Po powyższym wprowadzeniu
Papież w pierwszym rozdziale
rozwija swoją refleksję w oparciu o
Pismo Święte, jako rozważanie
Psalmu 128, stanowiącego
charakterystyczny element tak
żydowskiej jak i chrześcijańskiej
liturgii małżeństwa. Biblia „pełna jest
rodzin, pokoleń, historii miłości i
kryzysów rodzinnych” (AL 8).
Przyjmując to jako punkt wyjścia
można rozważać rodzinę nie jako
abstrakcyjny, ale jako „zadanie, które
wypełnia się własnymi siłami”,
wyrażane czułością (AL 28), które



jednak już od początku jest polem
konfrontacji z grzechem, przez co
relacja miłości przekształca się w
relację dominacji (por. AL 19).
Wówczas „słowo Boże nie ukazuje się
jako sekwencja abstrakcyjnych teorii,
ale jako towarzysz drogi dla rodzin
przeżywających kryzys i wszelkie
cierpienie, i wskazuje im cel
drogi” (AL 22).

Rozdział II: „Rzeczywistość rodzin
i wyzwania”

W drugim rozdziale, przyjmując jako
punkt wyjścia płaszczyznę biblijną,
ale „stojąc twardo na ziemi” (AL 6)
Papież rozważa obecną sytuację
rodzin odwołując się do synodalnych
dokumentów końcowych i mierzy się
z licznymi wyzwaniami: fenomenem
migracji, ideologicznymi dyskusjami
wokół różnic między płciami
(„ideologia gender”), kulturą
tymczasowości, mentalnością
antynatalistyczną, wpływie



biotechnologii na prokreację,
brakiem mieszkań i pracy,
pornografią, wykorzystywaniem
nieletnich, pomocą osobom z
niepełnosprawnościami, szacunkiem,
na jaki zasługują seniorzy, rozkładem
rodziny w sensie prawnym i
przemocą wobec kobiet. Zasadniczą
cechą adhortacji jest konkret, Papież
skupia się na tym, co konkretne. A to
właśnie konkret i realizm stanowią
zasadniczą różnicę między teorią
interpretacji rzeczywistości a
ideologiami.

Cytując encyklikę Familiaris
consortio Franciszek stwierdza
„Warto zwracać uwagę na konkretną
rzeczywistość, ponieważ
«wymagania i wezwania Ducha
zawarte są także w samych
wydarzeniach historycznych», przez
które «Kościół może głębiej
poznawać niewyczerpaną tajemnicę
małżeństwa i rodziny»” (AL 31).
Dlatego też bez wsłuchiwania się w



rzeczywistość nie można zrozumieć
wymagań teraźniejszości ani
wezwań Ducha. Papież zauważa, że
dziś wybujały indywidualizm
utrudnia hojne oddanie siebie
drugiej osobie. To interesujący obraz
sytuacji: „Ludzie obawiają się
samotności, pragną przestrzeni
ochrony i wierności, ale jednocześnie
zwiększa się strach przed
uwięzieniem przez relację, która
mogłaby odroczyć osiągnięcie
aspiracji osobistych.” (AL 34).

Pokora realizmu pomaga nam
powstrzymać się przed
przedstawianiem ideału
teologicznego małżeństwa jako „zbyt
abstrakcyjny, skonstruowany niemal
sztucznie, daleki od konkretnej
sytuacji i rzeczywistych możliwości
rodzin takimi, jakimi są.” (AL 36).
Idealizm nie pozwala nam
postrzegać małżeństwa „jako
dynamiczny proces rozwoju i
realizacji”, którym faktycznie jest.



Należy unikać także myślenia, że
wsparcia rodzin dokonuje się
„jedynie kładąc nacisk na kwestie
doktrynalne, bioetyczne i moralne,
nie pobudzając do otwartości na
łaskę” (AL 37). Franciszek, zachęcając
do pewnej „samokrytyki” w obliczu
niewłaściwego obrazu rzeczywistości
małżeństwa i rodziny, wyjaśnia, że
konieczne jest pozwolenie wiernym,
by sami kształtowali swoje sumienia:
„Jesteśmy powołani do kształtowania
sumień, nie zaś domagania się, by je
zastępować” (AL 37). Jezus
zaproponował nam ideał
wymagający, ale „nigdy nie stracił
współczującej bliskości wobec osób
słabych, jak Samarytanka czy kobieta
cudzołożna” (AL 38).

Rozdział III: Spojrzenie
skierowane na Jezusa: powołanie
rodziny

Trzeci rozdział poświęcony jest kilku
zasadniczym elementom nauczania



Kościoła o małżeństwie i rodzinie.
Rozdział ten jest istotny, ponieważ w
sposób syntetyczny, w 30 akapitach
obrazuje powołanie rodziny według
Ewangelii i według pojmowania jego
przez Kościół na przestrzeni wieków.
Z tej perspektywy omawiane są takie
kwestie, jak nierozerwalność,
sakramentalność małżeństwa,
przekazywanie życia i wychowanie
dzieci. Szeroko cytowane są
dokumenty: konstytucja Gaudium et
spes Soboru Watykańskiego II oraz 
Humanae vitae Pawła VI i Familiaris
consortio Jana Pawła II.

Jest to szerokie spojrzenie, które
obejmuje również sytuacje
niedoskonałe. Franciszek pisze:
«Rozeznanie obecności ziaren Słowa
w innych kulturach (por. Ad gentes,
11) może być również zastosowane
do rzeczywistości małżeństwa i
rodziny. Elementy pozytywne istnieją
także poza prawdziwym
małżeństwem naturalnym, w



formach małżeństwa obecnych w
innych tradycjach religijnych»,
chociaż nie brakuje też cieni” (AL
77). Refleksja odnosi się także do 
poranionych rodzin, mówiąc o nich
Papież stwierdza – cytując relatio
finalis ubiegłorocznego synodu – że
„trzeba zawsze pamiętać o zasadzie
ogólnej: «Niech wiedzą duszpasterze,
że dla miłości prawdy mają
obowiązek właściwego rozeznania
sytuacji» (Familiaris consortio, 84).
Stopień odpowiedzialności nie jest
równy w każdym przypadku i mogą
istnieć czynniki, które ograniczają
zdolność podejmowania decyzji.
Dlatego też należy jasno wyrażać
naukę, ale trzeba unikać osądów,
które nie uwzględniają złożoności
różnych sytuacji i koniecznie
zwracać uwagę na sposób, w jaki
ludzie żyją i cierpią z powodu stanu,
w jakim się znajdują” (AL 79).

Rozdział IV: Miłość w małżeństwie



Czwarty rozdział poświęcony jest
tematowi miłości w małżeństwie,
którą ilustruje hymn o miłości św.
Pawła (por. 1 Kor 13,4-7). Rozdział
ten w istocie stanowi skrupulatną,
drobiazgową, natchnioną i poetycką
egzegezę Pawłowego tekstu jako
zbioru fragmentów miłosnej
wypowiedzi skoncentrowanej na
opisaniu miłości ludzkiej za pomocą
pojęć absolutnie konkretnych.
Zwraca uwagę umiejętność
psychologicznej introspekcji
widocznej w tej egzegezie: głęboka
analiza psychologiczna wkracza w
świat emocji małżonków –
pozytywnych i negatywnych – oraz w
erotyczny wymiar miłości. To
wyjątkowo bogaty i cenny wkład w
chrześcijańskie życie małżonków.

Na swój sposób rozdział ten stanowi
traktat wewnątrz adhortacji,
napisany ze świadomością, że
codzienność miłości jest wrogiem
idealizmu „nie należy zrzucać na



dwie osoby mające swoje
ograniczenia ogromnego ciężaru
konieczności odtworzenia
doskonałego związku między
Chrystusem a Kościołem, ponieważ
małżeństwo oznacza «proces
dynamiczny, przebiegający powoli
przez stopniowe włączanie darów
Bożych (Familiaris consortio, 9)»” Z
drugiej jednak strony Papież kładzie
silny i zdecydowany nacisk na fakt,
że „w samej naturze miłości
małżeńskiej jest otwarcie na wymiar
definitywny” (AL 123) i podkreśla, że
w małżeństwie panuje radość, o ile
następuje akceptacja tego, co stanowi
ono „koniecznym połączeniem
radości i trudów, napięć i
odpoczynku, cierpień i swobody,
zadowolenia i poszukiwań, kłopotów
i przyjemności” (AL 126).

Rozdział kończy się bardzo ważną
refleksją o „przekształceniu miłości,”
ponieważ „przedłużenie życia
ludzkiego sprawia, że mamy do



czynienia z czymś, co nie było
powszechne w przeszłości: relacja
intymna i wzajemna przynależność
muszą być zachowywane przez
cztery, pięć lub sześć dekad, a to
powoduje konieczność ponownego,
wielokrotnego wybrania.” (AL 163).
Wygląd fizyczny się zmienia, zaś
pociąg miłosny nie zmniejsza się, lecz
również się zmienia: pożądanie
seksualne z czasem może
przekształcić się w pożądanie
intymności i „wspólności.” „Nie
możemy obiecać, że przez całe życie
będziemy mieli te same uczucia.
Możemy jednak z pewnością mieć
stabilny wspólny projekt, zobowiązać
się do kochania się nawzajem i życia
razem, dopóki śmierć nas nie
rozłączy, i przeżywania zawsze
bogatej intymności.” (AL 163).

Rozdział V: Miłość, która staje się
owocna



Rozdział piąty poświęcony jest
tematyce płodności i rodzicielstwa.
Omawiane są duchowe i
psychologiczne konsekwencje
przyjmowania nowego życia, o
nadziei związanej z ciążą, o miłości
matki i ojca. Ale także płodność w
szerszym rozumieniu: adopcja,
akceptacja wkładu rodzin w
budowanie „kultury spotkania”,
życie rodzinne w szerszym
rozumieniu, włącznie z wujami i
ciociami, kuzynami czy przyjaciółmi.
Adhortacja ukazuje rodzinę jako
rozbudowaną sieć relacji, ponieważ
sakrament małżeństwa sam w sobie
ma charakter głęboko społeczny
(por. AL 186); Papież szczególnie
podkreśla wyjątkową rolę relacji
między młodzieżą i starszym
pokoleniem oraz między
rodzeństwem, ponieważ umożliwiają
one wzrastanie w relacjach z innymi
osobami.



Rozdział VI: Niektóre perspektywy
duszpasterskie

W szóstym rozdziale Papież ukazuje
kilka duszpasterskich dróg
budowania zgodnie z Bożym planem
trwałych i płodnych rodzin. W tej
części encyklika obficie odwołuje się
do dokumentów końcowych obu
synodów poświęconych rodzinie
oraz do katechez Franciszka i Jana
Pawła II. Przypomina, że rodziny są
podmiotem, a nie jedynie
przedmiotem ewangelizacji i
wskazuje, że „kapłanom często
brakuje odpowiedniej formacji, aby
podjąć złożone dzisiejsze problemy
rodzin” (AL 202). O ile z jednej strony
istnieje potrzeba poprawy formacji
psychologicznej i uczuciowej
seminarzystów i szerzej włączyć
rodziny w formację seminaryjną
(por. AL 203), to z drugiej strony
„może być także pożyteczne
doświadczenie wschodniej tradycji
księży żonatych” (por. AL 202).



Następnie Papież omawia potrzebę
prowadzenia narzeczonych drogą
przygotowania do małżeństwa i
towarzyszenia małżonkom w
pierwszych latach życia
małżeńskiego (podejmując temat
odpowiedzialnego rodzicielstwa).
Mówi także o konieczności
towarzyszenia w niektórych
złożonych sytuacjach, szczególnie w
kryzysach, ze świadomością, że
„każdy kryzys kryje dobrą
wiadomość, którą trzeba umieć
usłyszeć, wytężając słuch serca.” (AL
232). Analizuje również kilka
rodzajów kryzysów, m.in. opóźnione
dojrzewanie uczuciowe (por. AL
239).

Poruszony zostaje również temat
towarzyszenia osobom porzuconym,
w separacji i rozwiedzionym,
podkreślając znaczenie niedawnej
reformy procedur stwierdzania
przypadków nieważności
małżeństwa. Uwypuklone zostało



zagadnienie cierpienia dzieci w
sytuacjach konfliktowych,
konkludując: „Rozwód jest złem i
bardzo niepokojący jest wzrost liczby
rozwodów. Z tego względu
niewątpliwie naszym
najważniejszym zadaniem
duszpasterskim w odniesieniu do
rodzin jest umocnienie miłości i
pomaganie w leczeniu ran, abyśmy
mogli zapobiec poszerzaniu się tego
dramatu naszych czasów” (AL 246).

Następnie poruszony zostaje temat
małżeństw mieszanych i małżeństw,
w których występuje różnica religii,
mowa jest także o związkach osób o
skłonnościach homoseksualnych.
Osoby te mają prawo do szacunku i
które nie powinny stanowić
pretekstu do niesprawiedliwej
dyskryminacji, agresji czy przemocy.
Bardzo wartościowy w sensie
duszpasterskim jest ostatni
podrozdział zatytułowany „Gdy
śmierć wbija swoje żądło”,



poświęcony utracie ukochanych osób
i wdowieństwu.

Rozdział VII: Umocnić wychowanie
dzieci

Siódmy rozdział poświęcony jest
wychowaniu dzieci: ich edukacji
etycznej, wartości sankcji jako
bodźca, cierpliwemu realizmowi,
edukacji seksualnej, przekazywaniu
wiary i, bardziej ogólnie, życiu
rodzinnemu jako kontekstowi
wychowawczemu. Zwraca uwagę
praktyczna mądrość przenikająca
każdy akapit, a przede wszystkim
nacisk na stopniowość i na małe
kroki, „które mogą być zrozumiane,
zaakceptowane i docenione” (AL
271).

Bardzo znamienny, również w
wymiarze pedagogicznym, jest
akapit, w którym stwierdza się, że
„obsesja nie wychowuje” i że „nie
można mieć kontroli nad wszystkimi
sytuacjami, które mogą zdarzyć się



dziecku (…). Jeśli rodzic ma obsesję,
by wiedzieć, gdzie jest dziecko i chce
kontrolować każdy jego ruch, to
będzie się starał jedynie zapanować
nad jego przestrzenią. W ten sposób
nie wychowa go, ani nie umocni, nie
przygotuje go do stawienia czoła
wyzwaniom. Liczy się przede
wszystkim to, aby zrodzić w dziecku
z wielką miłością procesy
dojrzewania w jego wolności,
uczeniu się, kompleksowym rozwoju,
pielęgnowaniu prawdziwej
autonomii.” (AL 261).

Warto zwrócić uwagę na podrozdział
poświęcony edukacji seksualnej
zatytułowany „Tak dla edukacji
seksualnej,” potwierdzający
konieczność takiej edukacji i
stawiający pytanie, „czy nasze
placówki wychowawcze podjęły to
wyzwanie (…) w czasie, gdy istnieje
skłonność do banalizowania i
zubożenia seksualności.” „Można ją
zrozumieć jedynie w kontekście



wychowania do miłości, do
wzajemnego daru z siebie” (AL 280).
Podrozdział zawiera również
przestrogę przed pojęciem
„bezpiecznego seksu”, ponieważ
przekazuje ono „negatywny stosunek
do naturalnego prokreatywnego celu
seksualności, tak jakby ewentualne
dziecko było wrogiem, przed którym
trzeba się bronić. W ten sposób
krzewiona jest narcystyczna agresja
a nie życzliwość” (AL 283).

Rozdział VIII: Towarzyszyć,
rozpoznać i włączyć to, co kruche

Rozdział ósmy stanowi wezwanie do
miłosierdzia i do rozeznawania w
ramach duszpasterstwa sytuacji,
które nie w pełni odpowiadają temu,
co proponuje Pan. Papież posługuje
się trzema bardzo ważnymi
czasownikami: towarzyszyć,
rozpoznać i włączyć, które mają
zasadnicze znaczenie wobec sytuacji
słabości, sytuacji złożonych czy



nieregularnych. Wskazuje także na
konieczność stosowania w
duszpasterstwie stopniowości, na
znaczenie rozeznawania, na zasady i
na okoliczności łagodzące w
rozeznawaniu duszpasterskim i w
końcu na to, co określa mianem
„logiki miłosierdzia
duszpasterskiego.”

Rozdział ósmy jest bardzo subtelny.
Czytając go należy pamiętać, że
„często zadanie Kościoła jest
podobne do szpitala polowego” (AL
291). W tej części Franciszek omawia
owoce refleksji synodu w
odniesieniu do sytuacji
kontrowersyjnych. Przypomina,
czym jest małżeństwo
chrześcijańskie i dodaje, że „inne
formy związków są radykalnie
sprzeczne z tym ideałem, chociaż
niektóre z nich realizują go
przynajmniej częściowo i
analogicznie.” Kościół zatem nie
zapomina „o docenieniu



«konstruktywnych elementów w
sytuacjach, które nie są jeszcze lub
już nie odpowiadają» jego nauczaniu
o małżeństwie” (AL 292).

W odniesieniu do „rozeznawania”
sytuacji „nieregularnych” Papież
zauważa, że „trzeba unikać osądów,
które nie uwzględniają złożoności
różnych sytuacji i koniecznie
zwracać uwagę na sposób, w jaki
ludzie żyją i cierpią z powodu stanu,
w jakim się znajdują” (AL 296).
Dodaje: „Chodzi o włączenie
wszystkich. Trzeba pomóc każdemu
w znalezieniu jego sposobu
uczestnictwa we wspólnocie
kościelnej, aby czuł się przedmiotem
«niezasłużonego, bezwarunkowego i
bezinteresownego» miłosierdzia” (AL
297). Jednakże „osoby rozwiedzione,
żyjące w nowym związku, mogą na
przykład znaleźć się w bardzo
różnych sytuacjach, które nie
powinny być skatalogowane lub
zamknięte w zbyt surowych



stwierdzeniach, nie pozostawiając
miejsca dla odpowiedniego
rozeznania osobistego i
duszpasterskiego” (AL 298).

W tym duchu, przyjmując
rozważania wielu ojców synodalnych
Papież stwierdza, że „«osoby
ochrzczone, które się rozwiodły i
zawarły ponowny związek cywilny,
powinny być bardziej włączane we
wspólnoty chrześcijańskie na różne
możliwe sposoby, unikając wszelkich
okazji do zgorszenia. (…) Ich udział
może wyrażać się w różnych
posługach kościelnych (...). Oni nie
tylko nie muszą czuć się
ekskomunikowani, ale mogą żyć i
rozwijać się jako żywe członki
Kościoła (…). Ta integracja jest też
potrzebna ze względu na troskę i
chrześcijańskie wychowanie ich
dzieci, które muszą być uznane za
najważniejsze»”(AL 299).”



Na poziomie bardziej ogólnym
Papież stwierdza rzecz niezwykle
istotną z punktu widzenia
właściwego kontekstu i
ukierunkowania adhortacji: „Biorąc
pod uwagę niezliczoną różnorodność
poszczególnych sytuacji (…), można
zrozumieć, że nie należy oczekiwać
od Synodu ani też od tej adhortacji
nowych norm ogólnych typu
kanonicznego, które można by
stosować do wszystkich przypadków.
Możliwa jest tylko nowa zachęta do
odpowiedzialnego rozeznania
osobistego i duszpasterskiego
indywidualnych przypadków, które
powinno uznać, że ponieważ
«stopień odpowiedzialności nie jest
równy w każdym przypadku,» to
konsekwencje lub skutki danej
normy niekoniecznie muszą być
takie same. (AL 300).” Papież
wnikliwie omawia wymagania i
cechy drogi towarzyszenia i
rozeznawania w dogłębnego dialogu
wiernych z duszpasterzami. W tym



celu wzywa Kościół do refleksji na
temat „uwarunkowań i okoliczności
łagodzących” w kontekście
poczytalności i odpowiedzialności za
czyny, a opierając się na nauczaniu
św. Tomasza z Akwinu zatrzymując
się nad kwestią relacji między
„normami a rozeznaniem”
stwierdza: „To prawda, że normy
ogólne stanowią pewne dobro,
którego nigdy nie powinno się
ignorować lub zaniedbywać, ale w
swoich sformułowaniach nie mogą
obejmować absolutnie wszystkich
szczególnych sytuacji. Jednocześnie
trzeba powiedzieć, że właśnie z tego
powodu to, co stanowi część
rozeznania praktycznego w obliczu
konkretnej sytuacji nie może być
podnoszone do rangi normy (AL
304).”

W ostatniej części rozdziału,
zatytułowanej „Logika miłosierdzia
duszpasterskiego”, w celu uniknięcia
pomyłek Papież Franciszek z mocą



podkreśla: „Zrozumienie sytuacji
wyjątkowych nigdy nie oznacza
ukrywania światła pełniejszego
ideału ani proponowania mniej, niż
to, co Jezus oferuje człowiekowi.
Dzisiaj bardziej istotny niż
duszpasterstwo niepowodzeń jest
wysiłek duszpasterski na rzecz
umocnienia małżeństw i w ten
sposób zapobieżenia rozpadom (AL
307).”

Jednak ogólny sens rozdziału i duch,
jaki Papież chce nadać kościelnemu
duszpasterstwu jest dobrze ujęty w
jego zakończeniu: „Zachęcam
wiernych, którzy żyją w sytuacjach
skomplikowanych, aby z ufnością
podchodzili do rozmowy ze swoimi
duszpasterzami oraz osobami
świeckimi oddanymi Panu. Nie
zawsze znajdą u nich potwierdzenie
swoich własnych idei i pragnień, ale
na pewno otrzymają światło, które
im pozwoli lepiej zrozumieć to, co się
dzieje, i będą mogli odkryć drogę



dojrzewania osobistego. Zachęcam
też duszpasterzy, aby słuchali z
miłością i spokojem, ze szczerym
pragnieniem, aby dojść do sedna
dramatu osób i zrozumieć ich punkt
widzenia, aby im pomóc żyć lepiej i
rozpoznać swoje miejsce w Kościele
(AL 312).” Odnośnie „logiki
miłosierdzia duszpasterskiego”
Papież z mocą stwierdza „Czasami
wiele kosztuje nas zrobienie w
duszpasterstwie miejsca na
bezwarunkową miłość Boga.
Stawiamy tak wiele warunków
miłosierdziu, że ogołacamy je z
konkretnego sensu i realnego
znaczenia, a to jest najgorszy sposób
rozwodnienia Ewangelii (AL 311).”

Rozdział IX: Duchowość
małżeńska i rodzinna

Dziewiąty rozdział poświęcony jest
duchowości małżeńskiej rodzinnej,
na którą „składa się tysiące
prawdziwych i konkretnych



gestów” (AL 315). Jasno jest w nim
stwierdzone, że „osoby posiadające
głębokie pragnienia duchowe nie
powinny odczuwać, że rodzina
oddala je od rozwoju w życiu
Duchem Świętym, ale że jest to
droga, której użył Pan, aby je
doprowadzić do szczytów
zjednoczenia mistycznego” (AL 316).
Wszystko, „chwile radości,
odpoczynku i święta, a także
seksualności są doświadczane jako
udział w pełni życia Jego
zmartwychwstania.” Następnie
omawiana jest modlitwa w świetle
Paschy, duchowość miłości wyłącznej
i wolnej w wyzwaniu i pragnieniu,
by razem się zestarzeć i wypalać,
odzwierciedlając w ten sposób
wierność Boga (por AL 319). I
wreszcie o duchowości „opieki,
pocieszenia i zachęty.” „Całe życie
rodziny jest miłosiernym
«pastwiskiem.» Każdy z troską
odmalowuje się i pisze w życiu
drugiej osoby” (AL 322), pisze Papież.



„Podziwianie ukochanej osoby
oczyma Boga i rozpoznawanie w niej
Chrystusa jest głębokim
doświadczeniem duchowym” (AL
323).

W akapicie kończącym całą
adhortację Papież stwierdza: „żadna
rodzina nie jest doskonała i
uformowana raz na zawsze, ale
wymaga stopniowego rozwoju swej
zdolności do kochania (...). Wszyscy
jesteśmy powołani, aby nieustannie
dążyć ku temu, co nas przekracza, w
tym pokonywania naszych
ograniczeń, a każda rodzina powinna
żyć tą nieustanną zachętą. Rodziny,
podążajmy naprzód i nie ustawajmy
(…)! Nie traćmy nadziei z powodu
naszych ograniczeń, ale nie
rezygnujmy też z dążenia do pełni
miłości i jedności, które zostały nam
obiecane” (AL 325).

Adhortację apostolską zamyka
modlitwa do Św. Rodziny (AL 325).



* * *

Na tyle, na ile możemy to stwierdzić
po krótkim omówieniu jej treści,
celem adhortacji apostolskiej Amoris
laetitia nie jest przedstawienie
„ideału” rodziny, ale potwierdzenie z
mocą jej bogatej i złożonej
rzeczywistości. Perspektywa, jaką
odkrywamy na jej stronicach, jest
otwarta, głęboko pozytywna, nie
żywi się abstrakcjami, idealnymi
projekcjami, ale czujnością
duszpasterską wobec problemów
rzeczywistości. Dokument zawiera
wiele podpowiedzi duchowych i
porad z zakresu praktycznej
mądrości, pożytecznych dla
wszystkich par i wszystkich osób,
które pragną założyć rodzinę. Przede
wszystkim widać tutaj owoc
kontaktu z osobami, które o tym,
czym jest rodzina i co oznacza
wspólne życie przez wiele lat, wiedzą
z doświadczenia. Adhortacja istotnie
przemawia językiem doświadczenia.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/adhortacja-amoris-laetitia/
(13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/adhortacja-amoris-laetitia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/adhortacja-amoris-laetitia/

	Adhortacja "Amoris laetitia"

