
opusdei.org

Aby było widać, że to
Ty

Rozważanie prowadzone przez
św. Josemarię 1 kwietnia 1962 r.
dla alumnów Kolegium
Rzymskiego Świętego Krzyża.

18-11-2023

1 kwietnia 1962 r.

Nie jest moją intencją, moje dzieci,
kierowanie dzisiejszą medytacją.
Ograniczę się do wskazania kilku
punktów z tej wielkopostnej niedzieli
Mszy Lætare do waszego
rozważania.

https://www.missalemeum.com/pl/2024-03-10


„Abiit Iesus trans mare Galilææ...
Oddalił się Jezus za Morze Galilejskie,
czyli Tyberiadzkie. I szła za nim
rzesza wielka, bo widzieli cuda, które
czynił nad chorymi. Wszedł tedy
Jezus na górę i usiadł tam z uczniami
swymi”[1]. Pierwszym tematem do
rozważenia, moje dzieci, jest
zbadanie, dlaczego poszliśmy za
Jezusem Chrystusem i dlaczego
jesteśmy z Nim, pozostając z Nim w
zażyłej znajomości, starając się
wypełnić miły obowiązek
utrzymywania ciągłej relacji z Nim.

Ci ludzie, o których mówi Ewangelia,
poszli za Nim, ponieważ widzieli
cuda: uzdrowienia, których
dokonywał Jezus. A ty i ja, dlaczego?
Każdy z nas musi zadać sobie to
pytanie i poszukać szczerej
odpowiedzi. A kiedy już zadasz sobie
to pytanie i odpowiesz na nie, w
obecności Pana napełnij się
dziękczynieniem, ponieważ być z
Chrystusem oznacza być



bezpiecznym. Być w stanie patrzeć
na Chrystusa to być w stanie być
lepszym każdego dnia. Mieć do
czynienia z Chrystusem to koniecznie
kochać Chrystusa. A kochać
Chrystusa to zapewnić sobie
szczęście: szczęście wieczne,
najpełniejszą miłość, z wizją
błogosławieństwa Trójcy
Przenajświętszej.

Powiedziałem wcześniej, moje dzieci,
że nie poprowadzę wam medytacji,
ale dam wam punkty do waszej
osobistej modlitwy. Rozważ, mój
synu, dlaczego jesteś z Chrystusem w
Opus Dei? Od kiedy czujesz
przyciąganie Jezusa Chrystusa?
Dlaczego? Skąd wiedziałeś, jak
odpowiadać od początku aż do teraz?
W jaki sposób nasz Pan ze swoją
miłością przyprowadził cię do Dzieła,
abyś mógł być bardzo blisko Niego,
abyś mógł być z Nim w zażyłości?



Co robisz, aby nie stracić tej zażyłości
z Chrystusem i aby twoi bracia i
siostry jej nie stracili? O czym
myślisz, skoro masz te wszystkie
zobowiązania? O sobie czy o chwale
Bożej? O sobie czy o innych? O sobie,
o swoich rzeczach, o swojej
małostkowości, o swoich
nieszczęściach, o swoich
subtelnościach pychy, o swoich
zmysłowych sprawach? O czym
zwykle myślisz? Medytuj nad tym, a
następnie niech twoje serce postąpi
zgodnie z wolą i z rozumem.

Zobaczmy, czy to, co Pan uczynił z
tobą, mój synu, nie było czymś więcej
niż uzdrowieniem chorych.
Zobaczmy, czy nie dał wzroku
naszym oczom, które były ślepe, aby
zobaczyć Jego cuda; zobaczmy, czy
nie dał siły naszym kończynom,
które nie były w stanie poruszać się z
nadprzyrodzonym zmysłem;
zobaczmy, czy może nie wskrzesił
nas jak Łazarza, ponieważ byliśmy



martwi dla życia Bożego. Czyż nie
należy wołać: „Lætare, Ierusalem?”[2].
Czyż nie powinienem wam
powiedzieć: „Gaudete cum lætitia, qui
in tristitia fuistis”[3]; radujcie się, wy,
którzy byliście smutni?

Na początku musimy podziękować
Panu za niezasłużoną nagrodę
naszego powołania. I obiecujemy
Mu, że każdego dnia będziemy ją
coraz bardziej pielęgnować, strzegąc
jej jak najcenniejszego klejnotu, jaki
nasz Ojciec Bóg mógł nam dać.
Jednocześnie zdajemy sobie sprawę z
tego, że podczas wypełniania
mandatu zarządzania, który
powierzyło nam Dzieło, naszą troską
powinno być przede wszystkim
dążenie do świętości, aby uświęcać
innych: siebie, swoich braci; mnie,
moje dzieci. Albowiem „nie powołał
nas Bóg do nieczystości, ale do
świętości”[4].



Wróćmy jednak do Ewangelii.
Interesujące jest to, że wielokrotnie
pojawia się rozróżnienie między
apostołami, uczniami i tłumem; a
nawet w obrębie apostołów, między
ich grupą - trzema upodobanymi
przez Pana - a pozostałymi. W tym
również wydaje mi się, że nasze
Dzieło ma głęboko ewangeliczny
charakter. Jesteśmy dla tłumów, ale
blisko nas jest tak wielu przyjaciół i
towarzyszy, na których duch Opus
Dei oddziałuje bezpośrednio. Nasz
Pan umieścił nas na wysokiej górze,
jak swoich uczniów, ale w zasięgu
wzroku tłumu. Tak samo jest z tobą:
wśród twoich braci i sióstr - wszyscy
jesteśmy równi w Dziele - ze względu
na pozycję, którą teraz zajmujesz,
jesteś bardziej widoczny. Nie
zapominaj o tym i nigdy nie trać z
oczu poczucia odpowiedzialności.

„A zbliżała się Pascha, dzień święty
żydowski. I gdy Jezus wzniósł oczy i
ujrzał, że wielka rzesza idzie ku



Niemu”[5]... Nalegam, spójrz na ten
tłum. Pan ma oczy i serce
skierowane na ludzi, na wszystkich
nie wyłączając nikogo. Lekcja, że nie
możemy być nieprzejednani wobec
ludzi, nie jest dla nas stracona. Jeśli
chodzi o doktrynę, to tak. W
stosunku do ludzi, nigdy, nigdy!
Działając w ten sposób, z
konieczności będziemy - takie jest
nasze powołanie - solą i światłem, ale
pośród tłumu. Od czasu do czasu
wycofamy się do łodzi lub udamy się
na górę, jak Jezus; ale zwykłą rzeczą
będzie żyć i pracować wśród ludzi,
jako jeden z nich.

Wtedy Jezus „skąd kupimy chleba,
żeby ci posilić się mogli? A mówił to
doświadczając go, bo sam wiedział,
co miał uczynić”[6]. Wiele razy w
historii Dzieła myślałem, że Pan
przewidział rzeczy odwiecznie, ale z
drugiej strony pozostawia nam
wolność. Pan czasami wydaje się nas
wystawiać na próbę, chce sprawdzić



naszą wiarę. Ale Jezus Chrystus nas
nie opuszcza: jeśli trwamy mocno,
On jest gotowy czynić cuda,
rozmnażać bochenki chleba,
odmieniać wolę, dawać światło
najciemniejszym umysłom, z
nadzwyczajną łaską czynić
sprawiedliwymi tych, którzy być
może nigdy nie byli by do tego
zdolni.

Moje dzieci, co za ufność! I to jest to,
co chciałbym, aby było drugim
tematem rozważania. Chciałem,
abyście przede wszystkim rozważyli,
że jesteśmy w Dziele, razem z
Chrystusem, nie po to, aby się
izolować, ale wręcz przeciwnie, aby
oddać się rzeszom; najpierw
braciom, a potem innym. Następnie,
że nie powinniśmy się niepokoić
myślami o brakach, ponieważ Pan
przyjdzie nam z pomocą. Jeśli
kiedykolwiek poczujemy, że tentans
eum - by go doświadczyć - o czym
mówi Święta Ewangelia, nie musimy



się martwić, ponieważ tak właśnie
jest: Bóg, nasz Pan, gra z nami.
Jestem pewien, że On pomija nasze
nędze: ponieważ zna naszą słabość,
ponieważ zna naszą miłość, naszą
wiarę i naszą nadzieję. Podsumowuję
to wszystko jednym słowem: ufność.
Ale ufność, która, ponieważ opiera
się na Chrystusie, musi być przed
Bogiem żarliwą modlitwą, głęboko
przeżywaną, dobrze przyjętą: tym
bardziej, jeśli dociera do Trójcy
Przenajświętszej przez ręce naszej
Matki, która jest Matką Boga.

Świadomość odpowiedzialności: to
my jesteśmy w łodzi. Z Chrystusem
łódź nie zatonie. Z Chrystusem!
Świadomość odpowiedzialności: za
nas samych, za nasze życie, za nasze
postępowanie, za nasz sposób
proszenia o Boże sprawy. A wtedy
nie zabraknie nam środków.
Będziemy mieli to, czego
potrzebujemy, aby kontynuować
nasze apostolstwo przez wieki, dając



pożywienie wszystkim, rozmnażając
chleb.

To jest drugie zagadnienie: poczucie
odpowiedzialności. Dlatego prosimy
Pana o przebaczenie za wiele głupich
rzeczy, które każdy z nas zrobił.
Prosimy o przebaczenie, ze
skutecznym pragnieniem poprawy. I
składamy dziękczynienie, składamy
je z wiarą: pewni, że cokolwiek się
wydarzy, owoc w końcu dojrzeje.
Poczucie odpowiedzialności i wielkie
zaufanie do Pana, który jest naszym
Ojcem, który jest Wszechmogący,
który jest Mądrością i Miłością…
Zamilknę teraz; kontynuujcie sami
przez kilka minut.

Mówiłem wam wiele razy, moje
dzieci - a wy powtarzaliście to tak
wiele razy - że Bóg, nasz Pan, w
swojej najbardziej miłościwej
opatrzności, w czułości, jaką ma dla
ludzkości – „deliciæ meæ esse cum
filiis hominum”[7], znajdując radość



przy synach ludzkich - zechciał w
jakiś sposób uczynić nas
współodkupicielami z Nim. Dlatego,
aby pomóc nam zrozumieć ten cud,
sprawił, że ewangelista szczegółowo
opisał ten wielki cud. Mógł brać
chleb skądkolwiek chciał, ponieważ
„bo do Mnie należy cała zwierzyna
po lasach, tysiąc zwierząt na moich
górach. Znam całe ptactwo
powietrzne, i do Mnie należy to, co
się porusza na polu […], bo mój jest
świat i to, co go napełnia”[8]. Cóż, nie.
On szuka współpracy z ludźmi.

„Rzekł mu jeden z uczniów Jego,
Andrzej, brat Szymona Piotra: «Jest
tu jedno pacholę, które ma pięć
chlebów jęczmiennych i dwie ryby,
ale cóż to jest na tak wielu?»”[9]. On
potrzebuje dziecka, chłopca, kilku
kawałków chleba i kilku ryb. On
potrzebuje ciebie i mnie, mój synu: i
to jest Bóg! To zachęca nas do
hojności w naszej odpowiedzi. On nie
potrzebuje nikogo z nas do niczego, a



jednocześnie potrzebuje nas
wszystkich. Jakie to cudowne! Jakże
jesteśmy mali, jak niewiele jesteśmy
warci, nasze nieliczne talenty, o które
nas prosi, nie możemy ich
oszczędzić. Dwie ryby, chleb:
wszystko.

Każdy z nas musi teraz zadać sobie
pytanie: Co zrobiłem z moimi
zdolnościami do tej pory? Co
zrobiłem z moimi władzami: z moją
pamięcią, z moim rozumem, z moją
wolą? Rozmyślanie tylko nad tym
zdaniem zajęłoby wiele godzin; co od
teraz mamy robić z całą naszą istotą?
To naturalne, że myśl o tak wielu
rzeczach, które nie poszły i być może
nadal nie idą, powinna teraz przyjść
nam do głowy. Dlatego powiadam ci,
mój synu, czy pragniesz się
poprawić, oczyścić, umartwić, lepiej
obchodzić się z Panem, wzmóc swoją
pobożność, bez teatralnych gestów, w
naturalny sposób? Ponieważ
wszystko to ma na celu zwiększenie



skuteczności Dzieła w naszej duszy i
w duszach wszystkich ludzi. Jeśli
zastanowisz się nad tym, jak
wyglądało ostatnio twoje życie,
łatwiej ci będzie podążać za
zagadnieniami, które komentuję na
głos, w twoim i moim imieniu.

Wtedy Jezus powiedział: „Każcie
ludziom usiąść”...[10]. Uczniowie
wiedzieli, że Jezus chce nakarmić
tych ludzi, ale nie mieli pieniędzy:
„Za dwieście denarów nie starczy dla
nich chleba, by każdy z nich choć
trochę otrzymał”[11]. Nie mieli ani za
dużo, ani za mało pieniędzy, a do
nakarmienia tego tłumu potrzeba
było dużo pieniędzy. Pan zamierzał
coś z tym zrobić: „«Każcie ludziom
usiąść». A było dużo trawy na onym
miejscu. I tak usiadło mężczyzn
około pięciu tysięcy.”[12] Pięć tysięcy!
Usłyszeli głos Pana i byli posłuszni,
wszyscy, wszyscy, począwszy od
uczniów. Jak posłuszeństwo czasami
się wali... Jaka szkoda! Wszystko jest



kwestionowane. Także w przypadku
tych, którzy poświęcili się Bogu. Są
ludzie, dla których wszystko jest
okazją do dyskusji: czy przełożeni
mogą nakazać to, czy mogą nakazać
tamto, czy mogą nakazać tu, czy
mogą nakazać tam... W Opus Dei
wiemy jedno: można nakazać
wszystko - poza sprawami
doczesnymi z zakresu polityki i pracy
zawodowej - o ile nie obraża to Boga.

Ale spójrzmy na owoc ich
posłuszeństwa: cud. Jezus dokonuje
niesamowitego cudu. I w Dziele czyni
je tak wiele razy! Niektóre przez
zwykłą opatrzność; inne przez
nadzwyczajną opatrzność. Bóg jest
przygotowany, potrzeba tylko,
abyśmy byli posłuszni, abyśmy
zobowiązali Pana, starając się mieć w
Niego dużo wiary. I właśnie wtedy
On promieniuje. Wtedy właśnie
czyni rzeczy, w których widać, że jest
pośród nas. Właśnie wtedy robi On
coś takiego, jak to.



„Wziął tedy Jezus chleby i dzięki
uczyniwszy rozdał siedzącym;
podobnie i z ryb, ile chcieli”[13]. A
więc, z hojnością. Czego żądasz:
dwóch, trzech? On daje cztery, daje
sześć, daje sto. Dlaczego? Ponieważ
Chrystus widzi rzeczy z mądrością
Bożą, a dzięki swojej wszechmocy
może i idzie dalej niż my. Dlatego,
gdy rozważam w tych dniach -
miesiącach, latach - tę sprawę, o
której nie wiemy, czy zostanie
osiągnięta teraz, czy później - mam
wiarę, że może być teraz - kiedy
rozumuję moją ludzką głową i
dochodzę do wniosku, że to się nie
uda, mówię: wcześniej, więcej, lepiej!
Pan widzi dalej niż nasza logika! On
czyni rzeczy szybciej, hojniej i lepiej.

„A gdy się nasycili, rzekł do uczniów
swoich: «Zbierzcie pozostałe ułomki,
aby się nie zmarnowały». Zebrali
tedy i z pięciu chlebów jęczmiennych
napełnili dwanaście koszów
ułomkami, pozostałymi po tych,



którzy jedli”[14]. Dobrze wiesz, jak
dobry kaznodzieja komentuje tę
część Ewangelii. Po co zbierać
resztki? Po co? Abyśmy z tych
dwunastu dużych koszy chleba, które
pozostały, mogli teraz jeść i być
karmieni wiarą. Z wiary w Tego,
który jest w stanie uczynić to
wszystko w nadmiarze, ze względu
na Jego miłość do człowieka, ze
względu na Jego miłość do Kościoła,
ze względu na Jego pragnienie
odkupienia, zbawienia ludzi. Panie,
niech teraz pozostaną te kosze!
Uczyń to hojnie! Niech będzie widać,
że to Ty!

„A ludzie owi, widząc cud, który
uczynił Jezus, mówili: «Prawdziwie
jest to prorok, który miał przyjść na
świat»”[15]. Chcieli go zabrać,
pamiętacie, aby uczynić go królem. ?
My już Go ogłosiliśmy naszym
Królem, odkąd tylko zasiano w
naszych sercach ziarno wiary. Potem,



gdy nas powołał, ponownie Go
intronizowaliśmy.

Doskonały Boże! Jeśli ci ludzie, dla
kawałka chleba - nawet jeśli cud jest
wielki - są tak pełni entuzjazmu i tak
Cię wychwalają, że aż zmuszają Cię
do ukrycia, to co my zrobimy dla tak
wielu rzeczy, które nam dałeś przez
te wszystkie lata w Dziele?

Sformułowałem zbiór postanowień
na czas, gdy ostateczna sytuacja
prawna Dzieła zostanie rozwiązana.
Oprócz odprawiania tak wielu Mszy
świętych, zachęcania wszystkich do
modlitwy, proszenia o umartwienia i
nieustannego błagania - dniem i nocą
- Boga, Pana naszego; oprócz tego
wszystkiego, wśród moich
postanowień było to: Panie, jak tylko
to się stanie, umieścimy dwie lampki
przed Tabernakulum, w ośrodkach
Rady Generalnej i Asesorii
Centralnej, w komisjach i asesoriach
regionalnych oraz w ośrodkach



studiów. I było mi strasznie wstyd:
jak mogłem się tak zachować, z
takim łajdactwem, wobec tak
wspaniałomyślnego Króla? I
natychmiast nakazałem, aby
rozesłano do wszystkich
zawiadomienie, nakazując, aby w
tych ośrodkach umieszczono dwie
świece bezpośrednio przed
Najświętszym Sakramentem. Jest ich
niewiele, ale jakby było ich trzysta
tysięcy: chodzi o miłość, z jaką to
robimy!

Panie, prosimy, abyś się nie ukrywał,
abyś zawsze żył z nami, abyśmy Cię
widzieli, abyśmy Cię dotykali,
abyśmy Cię czuli: abyśmy zawsze
chcieli być z Tobą, w łodzi i na
szczycie góry, pełni wiary, z ufnością
i poczuciem odpowiedzialności,
stojąc przed rzeszą ludzi: „Ut salvi
fiant”[16], aby wszyscy byli zbawieni.

[1] J 6, 1-2.

[2] Introit (Iz 66, 10).



[3] Ibidem.

[4] 1 Tes 4, 7.

[5] (J 6, 5).

[6] J 6, 5-6.

[7] Prz 8, 31.

[8] Ps 50(49), 10-12.

[9] J 6, 8-9.

[10] J 6, 10.

[11] J 6, 7.

[12] J 6, 10.

[13] J 6, 11.

[14] J 6, 12-13.

[15] J 6, 14.

[16] Por. 1 Tm 2, 4.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/aby-bylo-widac-ze-to-ty/
(05-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/aby-bylo-widac-ze-to-ty/
https://opusdei.org/pl-pl/article/aby-bylo-widac-ze-to-ty/

	Aby było widać, że to Ty

