
opusdei.org

Aborcja w
dzisiejszych czasach

Kultura życia. Płyta nr I. ścieżka
nr 2. czas trwania 30 minut.

03-09-2020

Aborcja i przerwanie
nienarodzonego życia

Nowa skala aborcji:
rozpowszechnianie, depenalizacja,
refundowanie

1. Aborcja to zabieg mający na celu
przerwanie ludzkiego życia w
okresie wewnątrzmacicznym. Są



różne metody aborcyjne - zarówno
chirurgiczne, jak i farmakologiczne.
Najczęściej stosowane są:
wyłyżeczkowanie jamy macicy,
histerektomia, wyssanie, zastrzyk
doowodniowy, perfuzja
prostaglandyn, spirala (DIU), środki
wczesnoporonne przechwytujące i 
przeciwciążowe. Nowe technologie
wspomagania reprodukcji,
szczególnie zapłodnienie in vitro,
powodują wielką liczbę aborcji na
etapie embrionalnym.

2. Co prawda proceder aborcyjny był
stosowany już od czasów
starożytnych, ale obecnie mamy do
czynienia z nową sytuacją
kulturową, w której osiągnął on
nieznany dotąd wymiar. Jego skalę
zwiększyła refundacja przez
państwo kosztów. Eliminowanie
życia poczętego, niechcianego
dziecka, stało się zjawiskiem dość
powszechnym i ułatwianym przez
permisywne prawodawstwa przez



jego depenalizację (niekaralność) lub
legalizację (zgodność z przepisami
prawa pozytywnego). Prowadzi to
niestety wielu ludzi do
niepoczuwania się do
odpowiedzialności wobec życia
poczętego, banalizowania aborcji i
lekceważenia jej ciężaru moralnego.
Co więcej, „znaczna część opinii
publicznej usprawiedliwia
przestępstwa przeciw życiu w imię
prawa do indywidualnej wolności i
wychodząc z tej przesłanki domaga
się nie tylko ich niekaralności, ale
wręcz aprobaty państwa dla nich,
aby móc ich dokonywać z całkowitą
swobodą, a nawet korzystając z
bezpłatnej pomocy służby
zdrowia” (św. Jan Paweł II, enc. 
Evangelium vitae, nr 4).

3. Wzrost liczby aborcji na świecie
pokazuje, że - wbrew temu co
powiedziano w czasach rewolucji
seksualnej - antykoncepcja nie
eliminuje, lecz potęguje aborcję. Są



to dwie formy życia według zasad
„bezpiecznego seksu”,
„odpowiedzialnego seksu” czy „praw
reprodukcyjnych”. Kiedy para
podejmuje współżycie w całkowitym
oderwaniu od płodności, w razie
„wpadki” łatwiej decyduje się na
zastosowanie środka
wczesnoporonnego. Kobiety
dokonujące aborcji bardzo często
(ok. 50% przypadków) zgłaszają
zawodność środków
antykoncepcyjnych w okresie zajścia
w ciążę.

Bezpieczna aborcja?

4. Nie istnieje pojęcie „bezpiecznej
aborcji”. Z jednej strony, u kobiet
udokumentowano związek między
przebytą aborcją a zwiększonym
ryzykiem występowania raka piersi i
innych nowotworów. Z drugiej -
podobnie jak inne procedury
chirurgiczne i medyczne, aborcja
niesie ze sobą nieodłączne ryzyko



wystąpienia licznych komplikacji
krótko- i długoterminowych. Jej
odległe w czasie skutki dotyczą nie
tylko zdrowia samej kobiety, ale
także jej przyszłego potencjału
reprodukcyjnego. Skutki aborcji to:
wzrost ryzyka przedwczesnego
porodu, wzrost ryzyka wystąpienia
ciąży pozamacicznej i łożyska
przodującego, zwiększenie ryzyka
poronienia w kolejnej ciąży i
urodzenia martwego dziecka, wzrost
ryzyka niepłodności.

5. Jeśli chodzi o skutki psychiczne,
mówi się o „syndromie
postaborcyjnym”. Kobiety, które
przeszły aborcję charakteryzuje
wyższe ryzyko hospitalizacji
psychiatrycznej, depresji, myśli
samobójczych, uzależnień,
dysfunkcji życia seksualnego,
problemów w relacji z urodzonymi
dziećmi i innych zaburzeń. Dzieci,
których rodzeństwo zostało poddane
aborcji mogą doświadczyć



problemów psychicznych,
określanych terminem „syndrom
ocaleńca”.

Wartość ludzkiego życia

6. «Istota ludzka powinna być
szanowana i traktowana jako osoba
od momentu swego poczęcia i dlatego
od tego samego momentu należy
uznać jej prawa osoby, wśród
których przede wszystkim
nienaruszalne prawo każdej
niewinnej istoty ludzkiej do
życia» (św. Jan Paweł II, enc. 
Evangelium vitae, nr 60).

7. „Wśród tych bezbronnych, o
których Kościół chce się troszczyć ze
szczególną miłością, są również
dzieci mające się narodzić. Są one
najbardziej bezbronne i niewinne ze
wszystkich, a dzisiaj chce się je
pozbawić ludzkiej godności, aby
robić z nimi to, co się chce,
pozbawiając je życia i wprowadzając
ustawodawstwo, uniemożliwiające



przeciwstawianie się temu zabijaniu.
Często, aby lekceważąco ośmieszyć
podejmowaną przez Kościół obronę
życia nienarodzonych, przedstawia
się jego stanowisko jako coś
ideologicznego, obskuranckiego i
konserwatywnego. A przecież
obrona rodzącego się życia jest ściśle
związana z obroną jakiegokolwiek
prawa człowieka. Zakłada ona
przekonanie, że każda istota ludzka
jest zawsze święta i nienaruszalna w
jakiejkolwiek sytuacji i w każdej
fazie swego rozwoju. Jest ona celem
samym w sobie, a nigdy środkiem do
rozwiązania innych trudności. Jeśli
obalimy to przekonanie, nie
znajdziemy solidnych i trwałych
fundamentów do obrony praw
człowieka, będą one zawsze
uzależnione od korzyści tych, którzy
aktualnie sprawują
władzę” (Franciszek, adhort. apost. 
Evangelii Gaudium, nr 213).

Ocena moralna aborcji



8. Dobrowolne przerwanie życia
przed urodzeniem stanowi haniebne
przestępstwo. „Bezpośrednie
przerwanie ciąży, to znaczy
zamierzone jako cel czy jako środek,
jest zawsze poważnym nieładem
moralnym, gdyż jest dobrowolnym
zabójstwem niewinnej istoty
ludzkiej. [...] Żadna okoliczność,
żaden cel, żadne prawo na świecie
nigdy nie będą mogły uczynić
godziwym aktu, który sam w sobie
jest niegodziwy, ponieważ sprzeciwia
się Prawu Bożemu, zapisanemu w
sercu każdego człowieka,
rozpoznawanemu przez sam rozum i
głoszonemu przez Kościół” (św. Jan
Paweł II, enc. Evangelium vitae, nr
62).

9. „Kto powoduje przerwanie ciąży,
po zaistnieniu skutku, podlega 
ekskomunice wiążącej mocą samego
prawa” (Kodeks Prawa
Kanonicznego, kan. 1398), to znaczy
przez sam fakt popełnienia



przestępstwa. Ekskomunika
obejmuje wszystkich, którzy
dopuszczają się tego przestępstwa,
wiedząc, jaką jest obłożone karą, a
więc także tych współsprawców, bez
których udziału to przestępstwo nie
zostałoby popełnione. Za pomocą
takiej surowej kary Kościół wskazuje
na to przestępstwo jako na jedno z
najcięższych i najbardziej
niebezpiecznych, zachęcając sprawcę
do gorliwego poszukiwania drogi
nawrócenia. W Kościele bowiem
kara ekskomuniki wymierzana jest
po to, aby w pełni uświadomić
winnemu powagę popełnionego
grzechu, a z kolei by doprowadzić go
do koniecznego nawrócenia i
pokuty” (św. Jan Paweł II, enc. 
Evangelium vitae, nr 62).

10. Czasem przerywanie ciąży może
wydawać się „rozwiązaniem”
trudnych sytuacji: poważnego
zagrożenia zdrowia matki, ciężkiej
sytuacji ekonomiczno-społecznej czy



ciąży będącej wynikiem przemocy
seksualnej. Nie można nie uznawać
lub minimalizować tych trudności i
racji, z jakich one wyrastają. Ale „nie
jest żadnym postępem próba
rozwiązywania problemów przez
eliminację życia ludzkiego. Jednakże
jest też prawdą, że uczyniliśmy
niewiele, aby odpowiednio pomagać
i towarzyszyć kobietom znajdującym
się w bardzo ciężkiej sytuacji, w
której aborcja jawi się jako szybkie
rozwiązanie ich poważnych
problemów, szczególnie gdy
rozwijające się w nich życie
zaistniało w wyniku gwałtu lub w
kontekście krańcowego
ubóstwa” (Franciszek, adhort. apost. 
Evangelii gaudium, nr 214).

11. Na inną ocenę moralną zasługuje
tzw. „aborcja pośrednia”. „Gdy
aborcja następuje jako
przewidywana, ale niezamierzona
ani niechciana konsekwencja
działania terapeutycznego nie do



uniknięcia ze względu na zdrowie
matki, jest moralnie dopuszczalna.
Aborcja w takim przypadku jest
pośrednią konsekwencją czynu,
który sam w sobie nie ma charakteru
abortywnego” (Papieska Rada ds.
Duszpasterstwa Służby zdrowia, 
Nowa Karta pracowników służby
zdrowia, nr 54).

Niektóre szczególne przypadki

a) Zabiegi dokonywane na
embrionach ludzkich

12. Embriony nadliczbowe powstały
na skutek technik sztucznego
zapłodnienia często umierają w
laboratorium, są niszczone lub są
używane w różnych celach
naukowych. „Ocena moralna
przerywania ciąży dotyczy także
nowych form zabiegów
dokonywanych na embrionach
ludzkich, które chociaż zmierzają do
celów z natury swojej godziwych,
prowadzą nieuchronnie do zabicia



embrionów. Chodzi o eksperymenty
na embrionach, wykorzystywanie
embrionów ludzkich jako „materiału
biologicznego” lub jako źródła
organów albo tkanek do
przeszczepów, selekcje embrionów
itp.” (św. Jan Paweł II, enc. 
Evangelium vitae, nr 63).

13. Współczesne techniki sztucznego
zapłodnienia, a zwłaszcza
przenoszenie większej liczby
embrionów do łona matki, powodują
znaczny wzrost liczby ciąż mnogich,
co otwiera drogę do możliwych
interwencji w celu zmniejszenia
liczby embrionów lub płodów
obecnych w łonie matki przez ich
bezpośrednie uśmiercenie. „Z punktu
widzenia etycznego redukcja
embrionów jest zamierzoną aborcją
selektywną. Jest to bowiem
rozmyślne i bezpośrednie
zniszczenie jednej lub wielu
niewinnych istot ludzkich w
początkowej fazie ich istnienia i jako



taka stanowi zawsze poważny
nieporządek moralny” (KdsW, instr. 
Dignitas personae, nr 21).

b) Środki wczesnoporonne: 
przechwytujące i przeciwciążowe

14. Istnieją pewne środki zwane 
przechwytującymi (najbardziej
znanymi są spirala albo IUD - Intra
Uterine Device - i tzw. „pigułka
następnego dnia”), które w razie
poczęcia mogą uniemożliwić
zagnieżdżenie się embrionu w
macicy matki. Techniki
przeciwciążowe (głównymi środkami
przeciwciążowymi są pigułka RU-486
lub Mifepriston, prostaglandyna i
Methotrexate) powodują natomiast
zniszczenie embrionu już
zagnieżdżonego.

15. Wbrew ich rzeczywistemu
działaniu środki wczesnoporonne są
często nazywane eufemistycznie
antykoncepcją „awaryjną”,
„doraźną”, „niekonwencjonalną” czy



antykoncepcją „w nagłych
przypadkach”. Występuje celowa
dezinformacja o aborcji
farmakologicznej, np. w ulotkach o
pigułkach poronnych jako cel tych
pigułek wskazuje się przywrócenie
menstruacji, ale w rzeczywistości
chodzi o aborcję dopiero co
zagnieżdżonego embrionu.

16. W krajach wysoko rozwiniętych
pigułki wczesnoporonne wypierają
chirurgiczne zabiegi przerywania
ciąży. Są poważną ingerencją w
naturalną gospodarkę hormonalną
kobiety i są dla niej bardziej
niebezpieczne niż aborcja
chirurgiczna. Skutki uboczne
występują wielokrotnie częściej w
aborcji farmakologicznej niż
chirurgicznej.

17. „Niektórzy próbują
usprawiedliwić przerywanie ciąży,
uważając, że owoc poczęcia przed
upływem pewnej liczby dni nie może



być uważany za osobowe życie
ludzkie. W rzeczywistości, od chwili
zapłodnienia komórki jajowej
rozpoczyna się życie, które nie jest
życiem ojca ani matki, ale nowej
istoty ludzkiej, która rozwija się
samoistnie. Nie stanie się nigdy
człowiekiem, jeżeli nie jest nim od
tego momentu” (św. Jan Paweł II,
enc. Evangelium vitae, nr 60).

18. Biologia uznaje, że zygota
powstała z zapłodnienia jest nową
istotą ludzką, która powinna być
szanowana i traktowana jako osoba
od chwili swojego poczęcia. Niektóre
koncerny farmaceutyczne wywierają
presję, aby zezwolono ingerować w
życie ludzkie w pierwszych 14
dniach jego trwania, czyli zanim
następuje zagnieżdżenie embriona.
W tym celu nazywają „pre-
embrionem” wszystkie embriony
między poczęciem a 14 dniem życia.
Niemniej jednak mówienie o „pre-
embrionie” jest błędne i mylące, jeśli



rozumie się przez ten termin
stadium lub formę „przed-ludzkiego”
życia poczętej istoty ludzkiej. Życie
prenatalne jest życiem w pełni
ludzkim w każdej fazie swojego
rozwoju. Należy mu się więc taki
sam szacunek, taka sama ochrona i
taka sama opieka, jakie są należne
każdej osobie ludzkiej.

19. „Wydaje się, że prawie
wyłącznym celem badań naukowych
w tej dziedzinie jest uzyskiwanie
produktów coraz prostszych w
użyciu i coraz skuteczniej
niszczących życie, a zarazem
pozwalających na wykonywanie
przerywania ciąży bez żadnej
społecznej kontroli i
odpowiedzialności” (św. Jan Paweł II,
enc. Evangelium vitae, nr 13).
„Stosowanie środków 
przechwytujących i przeciwciążowych
wchodzi w zakres grzechu aborcji i
jest poważnie niemoralne” (KdsW,
instr. Dignitas personae, nr 23).



Krytyka najczęściej stosowanych
argumentów za aborcją

Ograniczamy się do omówienia
trzech przypadków legalnej aborcji
w Polsce:

a) Zaburzenie rozwoju płodowego
– aborcja „eugeniczna” lub
„humanitarna”

20. Nie można umniejszać powagi
sytuacji, w której pojawia się ryzyko,
że dziecko urodzi się z poważnymi
wrodzonymi anomaliami. Niemniej
jednak nawet w tak dramatycznych
okolicznościach nikt nie może nadać
sobie prawa do zakończenia życia
człowieka, bez względu na stopień
jego deformacji. Nie można oceniać
wartości życia na podstawie jego
normalności czy przyszłej
wydajności, lecz ze względu na jego
wewnętrzną godność. Brak
akceptacji niepełnosprawności
zakłada pewien rodzaj rasizmu ze
strony zdrowych, „rasizmu



chromosomowego”, jak mówił dr
Jerome Lejeune. Obecność takich
osób może pomóc społeczeństwom
głęboko zdehumanizowanym i
utylitarnym oprzeć wzajemne relacje
na należnym szacunku. Konieczne
jest, aby kompetentne organy
wytworzyły odpowiednie instytucje
służące wychowaniu takich osób,
którymi zajmowanie się przekracza
możliwości samej rodziny. W tych
okolicznościach, jak w wielu innych
w ciągu naszego życia, stajemy
wobec tajemnicy Krzyża
Chrystusowego, która prowadzi do
światła Zmartwychwstania.

b) Zdrowie fizyczne lub psychiczne
matki – aborcja „terapeutyczna”

21. O ile w przeszłości może były
takie fakty, obecnie przypadki, kiedy
rozpatruje się dylemat ratowania
życia matki kosztem życia dziecka są
niezwykle rzadkie. Przy obecnym
postępie medycyny można



stwierdzić, że prawie nie istnieją
sytuacje tzw. aborcji
„terapeutycznej”. Jednakże nawet w
bardzo rzadkich przypadkach, w
których ciąża mogłaby stanowić
niebezpieczeństwo dla życia matki,
nie jest dopuszczalna interwencja o
charakterze aborcyjnym. „Ratowanie
życia matki jest celem bardzo
wysokim, ale bezpośrednie zabicie
dziecka jako środka do jego
osiągnięcia nie jest
dozwolone” (Ojciec święty Pius XII,
29 października 1951 r.).
Usprawiedliwianie aborcji racjami
zdrowia psychicznego matki ma
słabe podstawy. Nowoczesna terapia
może pomóc w usunięciu
jakiegokolwiek problemu
psychicznego spowodowanego ciążą.
Co więcej, to aborcje – jak
pokazaliśmy – powodują wiele
zaburzeń psychicznych.

c) Gwałt i kazirodztwo –
niepożądana ciąża



22. Prawdopodobieństwo powstania
ciąży z gwałtu jest niewielkie. Dla
uzasadnienia aborcji w tych
przypadkach podaje się argument, że
zgwałcona kobieta przeżywa traumę,
która będzie trwała całe życie.
Rzeczywiście może tak być, jednak w
tym przypadku aborcja nie
wyeliminuje tej traumy ani jej nie
zmniejszy, a wręcz przeciwnie - może
ją zwiększyć. Przede wszystkim
jednak nie do przyjęcia jest
„rozwiązanie” polegające na tym, że
dziecko zabija się za winę jego ojca.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/aborcja-w-dzisiejszych-
czasach/ (09-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/aborcja-w-dzisiejszych-czasach/
https://opusdei.org/pl-pl/article/aborcja-w-dzisiejszych-czasach/
https://opusdei.org/pl-pl/article/aborcja-w-dzisiejszych-czasach/

	Aborcja w dzisiejszych czasach

