
opusdei.org

„A Bóg widział, że
wszystko, co uczynił,
było bardzo dobre”
(Stworzenie, I)

Kiedyś świat był dla ludzi jak
lustro, które ukazuje Boga.
Dzisiaj, dla wielu, stał się
ponownie nieprzenikniony.
Dlaczego dzisiaj, w epoce nauki,
wiara w stworzenie świata jest
tak fundamentalna?

25-11-2017

„Gdy patrzę na Twe niebo, dzieło
Twych palców, księżyc i gwiazdy,



któreś Ty utwierdził: czym jest
człowiek, że o nim pamiętasz, i czym
- syn człowieczy, że się nim
zajmujesz?” (Ps 8,4-5). U ludzi
wszystkich epok kontemplacja świata
powoduje zdziwienie. Także dzisiaj,
chociaż dość dobrze możemy poznać
fizyczne przyczyny kolorów zachodu
słońca, jego zaćmienia, czy
przyczyny zorzy polarnej, wciąż
fascynują nas te zjawiska. W miarę
rozwoju nauki jest dla nas coraz
bardziej jasna złożoność i ogrom
świata, który nas otacza. To dotyczy
zarówno mikroświata sięgającego do
najmniejszych elementów materii,
jak i kosmosu z jego przestrzeniami i
mnóstwem galaktyk, które
przekraczają wszelką wyobraźnię.

Głębokie zdumienie może nas
ogarnąć także, gdy zatrzymamy się
nad rzeczywistością własnego “ja”,
kiedy zdajemy sobie sprawę, że
istniejemy, nie będąc zdolnym do
końca wytłumaczyć sobie przyczyny



naszego istnienia i
samoświadomości. Skąd pochodzę?
Chociaż współczesny pęd życia
skłania do ominięcia tego typu pytań,
nie są one zarezerwowane dla osób
szczególnie introspektywnych. Te
rozterki są sygnałem do
poszukiwania fundamentalnych
współrzędnych naszego życia,
poczucia orientacji, które czasami
jest uśpione, ale w taki czy inny
sposób, wcześniej czy później budzi
się w życiu każdego człowieka.

Poszukiwanie Twarzy poza naszym
światem

Postrzeganie wielkiej przestrzeni
naszej świadomości czy ogromu
świata może ograniczyć się do
doświadczenia zawrotu głowy. A
jednak naturalne poczucie ludzkiej
religijności we wszystkich epokach
przekroczyło tę granicę na różny
sposób poszukując Twarzy, aby ją
czcić.



Dlatego psalmista, wobec spektaklu
natury, mówi, że „Niebiosa głoszą
chwałę Boga, dzieło rąk Jego
nieboskłon obwieszcza” (Ps 19,2). A
także wobec tajemnicy życia i
własnego „ja”: „Dziękuję Ci, że mnie
stworzyłeś tak cudownie” (Ps 139,14).
Ten krok od świata widzialnego do
Boga przez wieki stawiało się w
sposób naturalny. Ale dzisiaj nawet
wierzący staje wobec znaków
zapytania, które mogą powodować
zakłopotanie. Czy to poszukiwanie
Twarzy poza poznanym światem nie
jest przypadkiem projekcją
człowieka z minionej epoki? Postępy
wiedzy, nawet jeśli ta nie posiada
odpowiedzi na wszystkie pytania i
problemy, nie robią z pojęcia
„stworzenia” jakiejś zasłony dla
naszej ignorancji. Poza tym, czyż nie
jest kwestią czasu, że nauka odpowie
na wszystkie te pytania?

Byłoby błędem szybkie odrzucenie
tych pytań, jako impertynencji, albo



jako symptomów pozbawionego
fundamentów sceptycyzmu. Te
pytania po prostu ukazują, że „każde
pokolenie musi na nowo znaleźć
wiarę, każde pokolenie musi na
nowo żyć wiarą”[1]. Także w
obecnym czasie, kiedy nauka i
technologia pokazały tak hojnie, ile
człowiek może samodzielnie poznać i
zrobić, do tego stopnia, że poprzedni
porządek rzeczy czasami wydaje się
daleki i trudny do wyobrażenia. Te
pytania wymagają spokojnej
refleksji, która pozwoli wzmocnić
naszą własną wiarę, zrozumieć jej
sens, jej relacje z nauką i z rozumem
tak, by pomóc także innym.
Oczywiście, w kilku artykułach jest
możliwe tylko zaznaczenie
niektórych dróg, bez wyczerpania
tego tematu, który wpływa na wiele
innych aspektów chrześcijańskiej
wiary.

Objawienie stworzenia



Możemy rozpocząć naszą wędrówkę
od fundamentalnego oświadczenia
Biblii o pochodzeniu wszystkiego, co
istnieje, a przede wszystkim każdej
osoby, w biegu historii. Chodzi o
oświadczenie bardzo konkretne i
łatwe do przekazania: jesteśmy
stworzeniem Boga, owocem Jego
wolności, Jego mądrości i Jego
miłości. „Cokolwiek Panu się
spodoba, to uczyni na niebie i na
ziemi, na morzu i we wszystkich
głębinach” (Ps 135,6). „Jak liczne są
dzieła Twoje, Panie! Ty wszystko
mądrze uczyniłeś: ziemia jest pełna
Twych stworzeń” (Ps 104,24).

Jednak czasami proste prawdy
ukrywają rzeczywistość bardziej
złożoną. Współcześnie, rozum ludzki
postrzega taką wizję świata w sposób
często zamazany. Historycznie
pojęcie stworzenia –w rozumieniu w
jakim Kościół oświadcza to w
„Wyznaniu wiary”– pojawiło się
jedynie w objawieniu dla ludu



Izraela. Słowo Boga pozwoliło
odsłonić granice różnych mitycznych
koncepcji dotyczących początków
świata i człowieka, by dotrzeć dużo
dalej niż spekulacje wspaniałych
greckich filozofów, i zaprasza do
uznania Jahwe za jedynego Boga,
który stworzył wszystko z niczego.

Elementem wyróżniającym opowieść
biblijną jest, że Bóg stworzył świat
bez posłużenia się czymś wcześniej
istniejącym, a jedynie mocą swojego
słowa: „wtedy Bóg rzekł: «Niechaj się
stanie światłość!» I stała się światłość
(…) «Uczyńmy człowieka na Nasz
obraz, podobnego Nam.» (…)
Stworzył więc Bóg człowieka na swój
obraz” (Rdz 1,3.26-27). Jest też
charakterystyczne dla tej opowieści,
że na początku nie ma nawet śladu
zła: „A Bóg widział, że wszystko, co
uczynił, było bardzo dobre” (Rdz
1,31). Księga Wyjścia nie oszczędza
szczegółów o sposobie, w jaki
pojawiają się zło i cierpienie, a



jednak powtarza też często, że świat
jest z natury dobry, że stworzenie nie
jest zdegradowaną formą bytu, lecz
niesamowitym darem Boga.

„Wszechświat nie powstał jako
wynik arbitralnej wszechmocy, jako
manifestacja siły czy woli
autoafirmacji. Stworzenie należy do
porządku miłości. (…): «Miłujesz
bowiem wszystkie stworzenia,
niczym się nie brzydzisz, co
uczyniłeś, bo gdybyś miał coś w
nienawiści, nie byłbyś tego
uczynił» (Mdr 11, 24). Tak więc
wszelkie stworzenie jest
przedmiotem czułości Ojca, który
wyznacza mu miejsce w świecie.
Nawet życie istoty najbardziej
efemerycznej, najbardziej
nieznaczącej, jest przedmiotem Jego
miłości, a w tych kilku sekundach
istnienia otacza je swą miłością”[2].

Początek Ewangelii św. Jana rzuca
ważne światło na początki świata:



„na początku było Słowo” (J 1,1),
pisze czwarty ewangelista
nawiązując do pierwszych słów 
Księgi Rodzaju. Na początku świata
jest Logos-Słowo Boga, co czyni z
niego rzeczywistość głęboko
racjonalną, pełną sensu. „Z Tobą jest
Mądrość, która zna Twe dzieła, i była
z Tobą, kiedy świat stwarzałeś, i wie,
co jest miłe Twym oczom, co słuszne
według Twych przykazań” (Mdr 9,9).
Benedykt XVI wyjaśniał termin
grecki, którym określa się Słowo
Boga: „Logos oznacza zarówno
rozum, jak i słowo — rozum, który
jest twórczy i zdolny do samo-
komunikowania, właśnie jako
rozum. Jan w ten sposób
wypowiedział ostateczne słowo na
temat biblijnej koncepcji Boga, a w
słowie tym wszelkie — często
mozolne i kręte ścieżki wiary
biblijnej znajdują swą kulminację i
syntezę. Na początku był logos, a 
logos jest Bogiem, mówi Ewangelista.
Spotkanie pomiędzy przesłaniem



biblijnym a myślą grecką nie
nastąpiło przypadkowo”[3].

Każdy dialog z Logosem zakłada
potrzebę racjonalnego rozmówcy.
Tak więc dialog ze światem, którzy
rozpoczęli filozofowie greccy był
możliwy właśnie dlatego, że
stworzona rzeczywistość jest
przepojona racjonalnością, logiką
prostą, a zarazem złożoną. Ten
dialog musiał się dokonać zgodnie ze
stwierdzeniem, że „świat nie powstał
w wyniku jakiejś konieczności,
ślepego przeznaczenia czy
przypadku”[4], ale jako wynik
działania inteligencji miłości – Bytu
osobowego– który przewyższa
porządek świata, ponieważ go
uprzedza.

Sedno opowiadań o stworzeniu

Opowieści Księgi Wyjścia o
stworzeniu świata często spostrzega
się jako piękne teksty poetyckie,
pełne mądrości, ale ostatecznie być



może niezbyt satysfakcjonujące z
punktu widzenia powagi
metodologicznej, którą w
międzyczasie osiągnęły nauki ścisłe
oraz krytyka literacka i historyczna.
A jednak byłoby błędem gardzić
naszymi przodkami z racji braku
posiadania przez nich mikroskopu
czy stacji kosmicznych. Zapominamy
zbyt łatwo, że prawdopodobnie znali
i widzieli rzeczy fundamentalne,
które my często straciliśmy z oczu w
czasie naszej drogi.

Żeby zrozumieć, co chce nam
powiedzieć jakaś osoba lub tekst
trzeba pojąć jego sposób mówienia,
zwłaszcza jeśli jest różny od naszego.
Z tej racji warto brać pod uwagę, że
w opowiadaniach o stworzeniu
„obraz świata jest opisany piórem
autora natchnionego zachowując
charakterystyki kosmogonii swojego
czasu”, i to właśnie w tych ramach
Bóg przekazuje specyficzną nowość
swojego objawienia dla Izraela i dla



ludzi wszystkich czasów: „prawdę o
stworzeniu wszystkiego za
przyczyną jedynego Boga”[5].

Niektórzy uważają, że pojęcie
„stworzenia” odegrało już swoją rolę,
natomiast dzisiaj jest naiwne.
Współczesna fizyka i odkrycia
związane z ewolucją gatunków
miałyby jakoby uczynić przestarzałą
ideę stworzyciela, który
interweniuje, aby powołać świat do
życia i dać mu formę. Racjonalność
kosmosu miałaby być, w najlepszym
wypadku, wewnętrzną własnością
materii i mówić o innych czynnikach
byłoby zamachem na powagę
dyskursu naukowego.

A jednak to właśnie spojrzenie
nienaukowe interpretujące Biblię
dosłownie, którą to interpretację
odrzuca sama Biblia. Jeśli, na
przykład, porównuje się oba opisy
stworzenia umieszczone jeden za
drugim w dwóch pierwszych



rozdziałach Księgi Wyjścia, dostrzega
się między nimi oczywiste różnice,
czego nie można zrzucić na
redakcyjne zaniedbanie.

Natchnieni autorzy mieli
świadomość, że nie jest ich zadaniem
dostarczyć drobiazgowego i
dosłownego opisu stworzenia świata
i człowieka. Natomiast, za pomocą
języka i pojęć, którymi dysponowali,
opisywali prawdy fundamentalne.

Zasady poprawnej interpretacji
Pisma Świętego udało się ustalić
dzięki naukowemu dialogowi. Ten
dialog stał się możliwy, gdy inne
dziedziny uznały teologię za naukę,
nie roszcząc sobie monopolu na
prawdę. Dyskusja o interpretacji
tekstu świętego była pełna napięć,
ale i bardzo owocna. Jest normalne,
że w tym długim procesie po obu
stronach zdarzały się nadużycia,
które wzajemnie się „nakręcały”, np.
teologiczna lektura



fundamentalistyczna, gdzie chce się
wyciągnąć z Biblii dużo więcej niż
tekst święty rzeczywiście mówi. W
odpowiedzi pozostałe nauki mianują
się autorytetami, by mówić więcej
niż rzeczywiście są w stanie
dowiedzieć się swoją metodologią na
temat początków i sensu świata.

Gdy zdołamy zrozumieć specyficzny
język opowieści biblijnych o
stworzeniu świata –język
prymitywny, ale pełen mądrości i
głębi– dopiero wtedy możemy odkryć
ich prawdziwe sedno. Mówią nam
one o interwencji osobowej[6], która
stoi ponad światem, a więc zanim
powstał kosmos istniała już wolność
osoby i nieskończona mądrość Boga
Stwórcy. Przy pomocy języka
symbolicznego, tylko wydającego się
naiwnym, otwiera sobie drogę
prawda, którą moglibyśmy streścić
słowami: wszystko to uczynił Bóg, bo
tak chciał[7].



Ta prawda wiary jest dziś tak samo
aktualna jak za dawnych czasów
Izraela, gdy matka mówiła synowi
przed jego męczeństwem: „Proszę
cię, synu, spojrzyj na niebo i na
ziemię, a mając na oku wszystko, co
jest na nich, zwróć uwagę na to, że z
niczego stworzył je Bóg i że ród
ludzki powstał w ten sam sposób” (2
Mch 7,28).

Biblia nie opisuje etapów ewolucji
świata, ani początków życia z punku
widzenia nauk przyrodniczych. Głosi
jedynie „wolność wszechmocy”
Jahwe, racjonalność stworzonego
kosmosu i miłość Boga do tego
świata. W ten sposób rozwija się
obraz rzeczywistości i każdego z
bytów, który ją tworzy jako „jako dar,
który pochodzi z otwartej dłoni Ojca
nas wszystkich”[8].

Rzeczywistość w świetle wiary w
stworzenie ma głęboki charakter
daru z miłości. Nawet pośród



niedoskonałości, zła i bólu
chrześcijanin widzi w każdym bycie
podarunek z Miłości, który prosi o
miłość, aby cieszyć się nim, by go
szanować, dbać o niego,
przekazywać go dalej.

Marco Vanzini / Carlos Ayxelá

Zdjęcie: Kurt K. Kreger (cc)

tłum. Paweł Błażewicz

[1] Bóg i świat, z kard. Josephem
Ratzingerem rozmawia Peter
Seewald, Znak, Kraków 2001, s. 50.

[2] Papież Franciszek, enc. Bądź
pochwalony, (Laudato si), 24.05.2015,
n. 77.

[3] Przemówienie Benedykta XVI na
Uniwersytecie w Ratyzbonie,
12.09.2006.



[4] Katechizm Kościoła Katolickiego,
295.

[5] Jan Paweł II, Audiencja
29.01.1986.

[6] Joseph Ratzinger, La fiesta de la fe,
Desclée, Bilbao 1999, s. 25, wyd.
polskie Święto wiary. O teologii Mszy
świętej, wyd. Salwator, Kraków 2006;
oraz w: Opera omnia, t. XI, Teologia
liturgii, Wydawnictwo KUL, Lublin
2012.

[7] Romano Guardini, La fine
dell’epoca moderna. Il potere,
Morcelliana, Brescia 1993, s.17; wyd.
polskie w: Koniec czasów
nowożytnych. Świat i osoba. Wolność,
łaska, los, Znak, Kraków 1969.

[8] Papież Franciszek, enc. Bądź
pochwalony, (Laudato si), 24.05.2015,
n. 76.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/a-bog-widzial-ze-wszystko-co-

uczynil-bylo-bardzo-d/ (18-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/a-bog-widzial-ze-wszystko-co-uczynil-bylo-bardzo-d/
https://opusdei.org/pl-pl/article/a-bog-widzial-ze-wszystko-co-uczynil-bylo-bardzo-d/
https://opusdei.org/pl-pl/article/a-bog-widzial-ze-wszystko-co-uczynil-bylo-bardzo-d/

	„A Bóg widział, że wszystko, co uczynił, było bardzo dobre” (Stworzenie, I)

