opusdei.org

Formacja
doktrynalna i
religijna w Opus Dei

Sw. Josemaria wielokrotnie
okreslal Opus Dei jako ,,wielka
katecheze”. Z okazji
wspomnienia Sw. Tomasza z
Akwinu (28 stycznia)
publikujemy tekst ks. J. L.
Lordy o formacji doktrynalne;j.

28-01-2019

1. Poboznoscé dzieci i solidna
doktryna teologow



Formacja duchowa, formacja
apostolska i formacja zawodowa
wymagaja fundamentu - formacji
doktrynalnej i religijnej. By
prowadzic zycie duchowe, zycie
apostolskie i zeby uswiecac
rzeczywistosc tego Swiata wedtug
ducha Opus Dei trzeba do glebi
poznac nauke chrzescijanska.

Po pierwsze — zycie duchowe. Cho¢
poboznos¢ i doktryna to dwie rozne
rzeczy, jednak Scisle tacza sie ze
soba. Zdarzaja sie osoby o bardzo
malej kulturze, ktore sa bardzo
blisko Boga. Duch Swiety — Mistrz
Zycia wewnetrznego — udziela im
madrosci. Jednak te same osoby,
wilasnie przez wzglad na mitosc¢
Boga, ktora je porusza, zwykle
odczuwaja gldd lepszego poznania
doktryny chrzescijanskiej. Za
przykiad stuzy tutaj proboszcz z Ars,
$w. Jan Maria Vianney. Jako dziecko
otrzymal bardzo stabe wyksztalcenie
i dlatego tak wiele kosztowaly go



studia w seminarium, gdzie
bynajmniej nie by}l uczniem
wybitnym. Osiggnat wielkg Swietosc
przez wzglad na mitos¢ Boga, ktdra
go poruszala. Jednak przez cale
swoje zycie dokladal heroicznych
staran, zeby zglebia¢ doktryne i
nauczac jej swoich parafian.

Poboznosc¢ potrzebuje doktryny
poniewaz wraz z poglebianiem
znajomosci Boga i Jego dziel, wzrasta
mitos¢ ku Niemu. Natomiast mitos¢
Boga rozpala pragnienie poznania Go
lepiej. Zapat zdobywania wiedzy
teologicznej - dobrej i mocnej
doktryny chrzescijariskiej — wynika
przede wszystkim z pragnienia
poznawania i mitowania Boga.
Zarazem jednak jest konsekwencjq
0golnej troski wiernej duszy o
uchwycenie najgtebszego sensu
swiata, ktory jest dzietem Stworcy[1].
Swiety Ambrozy méwi: ,Nie ma
niczego, co dawaloby wiecej zycia
duszy, niz Boza doktryna: im bardziej



wzrasta w naszej duszy stowo Boze,
tym lepiej je przyjmujemy,
rozumiemy i pojmujemy, tym
bardziej wzrasta zycie duszy.
Odwrotnie — kiedy zabraknie
doktryny, zycie duszy ostabnie"[2].

Po drugie, doktryna — zywa i
ufundowana na poboznosci — jest
potrzebna do apostolstwa:
Apostolstwo doktryny: to bedzie
zawsze twoim apostolstwem[3]. Aby
lepiej ukazywac tajemnice wiary.
Aby rozwigzywac trudnosci albo
niepokoje, jakie moga odczuwac
ludzie. Aby przezwycieza¢ mogace
pojawic sie glosy krytyczne.
Kanatami komunikacji i nauczania
rozpowszechniane liczne sa
znieksztalcenia nauki i zycia Pana
Jezusa i KoSciota. Ksztaltuja czesto
sposob myslenia, czasami powodujgc
nawet prawdziwe niewolnictwo.
Rowniez w tej kwestii nalezy
pokonywac zto obfitoscig dobra.



»Wobec takiej niewiedzy i tak wielu
bledéw w odniesieniu do Chrystusa,
do Jego Kosciola [...], do najbardziej
podstawowych prawd, my,
chrzescijanie, nie mozemy pozostac
bierni, poniewaz Pan ustanowil nas
'sola ziemi' (Mt 5, 13) i 'Swiatlem
Swiata' (Mt 5, 14). Kazdy
chrzescijanin musi uczestniczy¢ w
zadaniu formacji
chrzescijanskiej"[4]. Zadanie
chrzescijanina: zagtuszyc zto
obfitosciq dobra. Nie chodzi tylko o
pietnowanie zta ani o zastanianie sie
szaricem negacji. Przeciwnie: Zy¢
petniq optymizmu, mtodym duchem,
radosciq i pokojem|[5].

Ignorancje iliczne znieksztalcenia
mozna przezwyciezyc¢ dobrze i
pieknie wylozong doktryng, gdzie
1Sni prawda Boza, ktora jest Swiatlem
dla ludzkiego umystu i radoscia dla
serca. Sw. Josemaria podkreslal
czesto wage ,,daru jezykow" —
zdolnosci ttumaczenia spraw i



dostosowywania sie do tego, kto nas
stucha, zeby by¢ zrozumianym.
Niektorzy nie wiedzq nic o Bogu...,
gdyz nie mowiono im o Nim w sposob
zrozumiaty[6]: Dar jezykow,
umiejetnosc przekazywania nauki
Bozej, jest niezbywalnym warunkiem
dziatalnosci apostolskiej. — Dlatego
codziennie prosze Boga, Pana
naszego, aby go uzyczyt kazdemu ze
swych dzieci[7]. W tym sensie
stwierdzal Swiety Jan Chryzostom:
»Jezell nie umie sie przedstawic
doktryny przyprawionej wdziekiem i
sola dobrego przemawiania (...),
niczego sie nie osiggnie"[8].

Konkluzja zatem jest taka: formacja
jest potrzebna zaréowno do tego, by
samemu walczy¢ o Swietos¢, jak i do
prowadzenia apostolstwa: Kazdy
bowiem, w miare swoich mozliwosct,
powinien sie starac zgtebiac na serio,
w Sposob naukowy naszq wiare; to
wszystko jest teologiq. Tak wiec —



poboznosc dzieci i solidna doktryna
teologow[9].

2. Tresc i styl formacji
doktrynalnej

Wszyscy cztonkowie Opus Dei i
wszystkie osoby, ktore przyblizaja sie
do jego apostolstwa, majg szanse
otrzymac solidng formacje
doktrynalna.

Tym, ktérzy prosza o przyjecie do
Dziela, zapewnia sie wstepna
formacje, kurs doktryny
chrzescijanskiej, zeby dostatecznie
poznali podstawy wiary. Potem
numerariusze i niektorzy
przylaczeni realizujg, w tempie
odpowiednim dla kazdego,
zZwazywszy na jego okolicznosci i
prywatne zobowigzania, studia
filozoficzne i teologiczne na szczeblu
akademickim. Numerarie
pomocnicze rowniez odbywaja
studia filozoficzne i teologiczne
dostosowane do ich osobistych



okolicznosci. Pozostali cztonkowie
Opus Dej, przylaczeni i
supernumerariusze, studiujg w
trybie skroconym zasadnicze tresci z
dziedziny teologii i wiele innych
aktualnych doktrynalnych kwestii na
cyklach konferencji i podczas
dorocznych rekolekcji[10].

Sw. Josemaria chcial, zeby to
nauczanie, nie tracac gtebi, odbywato
sie w stosowny i atrakcyjny sposob, z
uwzglednieniem sytuacji kulturalne;j
roznych grup osob i kazdego miejsca,
a takze mozliwosci uczestnikow. Tak,
by kazdy mogl rozwia¢ swoje
watpliwosci i przygotowac sie dobrze
do uzasadnienia naszej nadziei[11].

3. Zawsze w oparciu o nauczanie
Kosciotla

Opus Dei, z woli jego Zalozyciela, nie
tworzy ani nie promuje wiasnych
doktryn czy szkot filozoficznych i
teologicznych. W Dziele naucza sie
doktryny chrzescijanskiej w takiej



formie, w jakiej przyjmuje ja i
przekazuje sam Kosciol, trzymajac
sie wiernie Magisterium. Naucza sie
rowniez najpewniejszych wnioskow,
uzyskiwanych powszechnie z nauk
teologicznych. Wykladowcy staraja
sie zapewni¢ sume kultury
filozoficznej i teologicznej, jaka
powinien miec dzisiaj chrzescijanin, i
ktore pomagaja w drodze do
Swietosci, a takze w uzasadnieniu i
objasnieniu wiary. Jednak Opus Dei
nie przyjmuje jako instytucja — ani
nie uznaje za wilasng — zadnej szkoty
filozoficznej czy teologicznej[12].

Wykladowcy kieruja sie nauka sw.
Tomasza z Akwinu, poniewaz byla
wielokrotnie uznana i zalecana przez
Biskupow Rzymu[13]. Te sama opinie
podkresla dekret IT Soboru
Watykanskiego poswiecony formacji
kaplanskiej, kiedy zaleca ,,glebiej w
nie [tajemnice wiary] wnikac i
wykrywac miedzy nimi zwigzek [...],



majac tu za mistrza Sw.
Tomasza"[14].

Szeroka wolnosc, jaka KoSciot
pozostawia swoim wiernym w
sprawach podlegajacych opinii -
stanowig one wiekszo$¢ zagadnien —
rozcigga sie rowniez na dziedzine
filozofii i teologii. Wigze sie z tym
odpowiedzialnos¢, ktéra prowadzi do
powaznej troski o osiggniecie
prawdy 1 roztropnosci w delikatnych
i dyskutowanych przez specjalistow
kwestiach, zawsze z szacunkiem dla
pozostatych opinii. W przypadku
teologii chrzescijanskiej, nie nalezy
nigdy zapominac¢ szacunku, na jaki
zastuguja sprawy Boga i tajemnicy,
jaka zawierajq.

Poboznos$c¢ potrzebuje doktryny, a
doktryna potrzebuje poboznosci.
Papiez sw. Grzegorz Wielki pisat:
»,Catkowicie bezuzyteczna jest
poboznosé, jezeli brakuje jej
madrosci nauki”, ale rowniez



»Niczym jest nauka, jezeli nie stuzy
poboznosci"[15]. Teologia, ktora nie
opiera sie na poboznosci, unosi sie
jakby na powierzchni i jest narazona
na wszelkie zwodnicze prady.
Zamiast rozpalac¢ mitosc¢ do Boga,
mogltaby ulec deformacji w stuzbie
wlasnej proznosci albo dla
usprawiedliwienia wlasnych
odchylen.

4. Wielka katecheza

Sw. Josemaria wielokrotnie okresla}
Opus Dei jako ,,wielka katecheze",
dlatego ze zasadnicza 1 niemal
wylaczna dzialalno$¢ Opus Dei
polega na ,udzielaniu doktryny", na
zapewnianiu formacji duchowej oraz
doktrynalnej i religijnej swoim
cztonkom i osobom uczestniczacym
W jego pracach apostolskich.

Celowi temu stuza zaréwno Srodki
formacji osobistej, jak np.
kierownictwo duchowe oraz srodki
zbiorowe dla grup osob, jak



rozwazania, dni skupienia, wyklady,
kursy, tygodnie nauki, kursy
formacyjne lub rekolekcje.

Wymaga to wiele od tych, ktorzy
przygotowuja i udzielaja Srodkow
formacyjnych. Musza pamietac o
tym, jak wazna jest dobra
organizacja i przygotowanie zajec z
nalezytg glebig oraz poszukiwanie
sposobdOw przedstawienia zagadnien
w atrakcyjny, a zarazem gleboki
Sposob.

Wymaga to rowniez wysitku od 0s6b
korzystajacych z tych Srodkow.
Nalezy pielegnowac chec dalszej
nauki ,,z takg radoscia, jakby robito
sie co$ po raz pierwszy", mawiat
niekiedy sw. Josemaria. Nauczanie
Kos$ciola zawsze jest zywa i ciagle
miloda rzeczywistoscia, z ktorej
mozna wydoby¢ nowe Swiatlo i
zycie. Jednak zrozumienie go
wymaga uwagi, a poglebianie go —
cigglego rozwazania.



W przypadku studiow filozoficznych
i teologicznych $w. Josemaria prosit
wszystkich, zeby dokladali takich
samych albo jeszcze wiekszych
staran jak w przypadku studiow
Swieckich. Powazne podejscie do
nauki jest odzwierciedlone w
nastepujacym punkcie Drogi:
Godzina nauki w zZyciu nowoczesnego
apostota jest godzing modlitwy[16].
Sw. Josemaria odnosit sie tutaj do
znaczenia, jakie ma nasycenie
wszystkich Srodowisk i wiedzy
ludzkiej Swiatlem Ewangelii. Byt
Swiadomy, jak ogromnag przeszkoda
moga stac sie niektore nauki, jezeli
nabiorg antychrzescijanskiego
charakteru. Dlatego: temu, kto ma
szanse zostac uczonym, nie
przebaczymy, jesli nim nie
zostanie[17].

Jednak wymaga to bardzo glebokiej i
przemyslanej znajomosci zaréwno
wlasnej wiedzy — nauka, zawod, i
tak dalej — jak rowniez doktryny,



ktora ma jg oswiecic. Kazdy
powinien wykonywac to zadanie z
odpowiedzialnoscig, w swoim
wlasnym obszarze wiedzy: Studencie:
ksztattuj w sobie solidnq i czynng
poboznosc, wybijaj sie w nauce,
mocno pragnij by¢ apostotem w
swoim zawodzie. — A ja ci obiecuje, iz
dzieki mocy tej formacji religijnej i
naukowej osiggniesz szybki i szeroki
rozwoj[18]. Istnieje pilna potrzeba
rozpowszechniania swiatta nauczania
Chrystusa. Zdobywaj formacje, zbieraj
jasne mysli petni nauczania
chrzescijariskiego, aby potem by¢ w
stanie przekazac go innym. — Nie
oczekuj oswiecenia przez Boga, gdyz
On nie ma powodu, by ci go uzyczac,
jesli dysponujesz konkretnymi
srodkami ludzkimi: naukq i pracq[19]
Ucz sie. — Ucz sie pilnie. — Jezeli
masz byc solq ziemi i Swiattem,
potrzeba ci wiedzy, umiejetnosci. A
moze myslisz, Ze na prozniaka i
wygodnisia wiedza sptynie, jak
natchnienie?[20].



W kazdym regionie — ktory w wielu
miejscach jest zbiezny z obszarem
kraju — gdzie pracuje Pralatura,
wikariusz regionalny za zgoda
Pralata eryguje Studium Generale z
cialem pedagogicznym zlozonym z
wykladowcow z dziedziny teologii i
filozofii. Zajmuja sie oni formacja
doktrynalna podczas kursow
formacyjnych. Kazdy region ma
rowniez oSrodki nauczania zarowno
dla numerarii, jak i numerariuszy,
gdzie przez kilka lat odbywa sie
intensywniejsza formacja. O co$
podobnego Dzielo stara sie dla
przylaczonych i supernumerariuszy
w przypadku tak zwanych kursow
szkoleniowych. Wszyscy za$
doskonalg swojg formacje
doktrynalng i religijng podczas
corocznych kurséw, ktore na ogot
organizuje sie w okresie
wakacyjnym. Tempo tej formacji jest
dostosowywane i dopasowywane do
obowiazkdéw rodzinnych i
zawodowych kazdego z uczestnikow.



Poza tym Pralat eryguje osrodki
miedzyregionalne formacji
duchowej, filozoficznej i teologicznej
dla wykladowcow tych dziedzin,
innych wiernych Dziela, ktorzy
peinia zadania formacyjne, oraz
kandydatow do kaptanstwa[21].
Tymi oSrodkami
miedzyregionalnymi sa obecnie dla
kobiet Rzymskie Kolegium
Najswietszej Maryi Panny (Rzym)
oraz Colegio Mayor Goroabe
(Pampeluna), a dla mezczyzn
Rzymskie Kolegium Swietego Krzyza
(Rzym) i Colegio Mayor Aralar
(Pampeluna).

J. L. Lorda
Czerwiec 2011
Bibliografia podstawowa

II Sobor Watykanski, dekrety
Optatam totius i Apostolicam
actuositatem



Sw. Josemaria, Droga, 332-359

Sw. Jan Pawel II, encyklika Fides et
ratio (14-1X-1998)

Codex iuris particularis seu Statuta
Praelaturae Sanctae Crucis et Operis
Dei, 96-109 (28 XI 1982)

[1] Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 10.

[2] Sw. Ambrozy, Expositio in
Psalmum, 118, 7, 7.

[3] Sw. Josemaria, Bruzda, 225.

[4] Sw. Jan Pawel II, Przemdwienie w
Grenadzie, 5-X1-1982.

[5] Sw. Josemaria, Bruzda, 864.
[6] Ibid., 941.

[7] Ibid., 899.



[8] Sw. Jan Chryzostom, In Iohannem
hom., 53, 2.

[9] Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 10.

[10] Cfr. Codex iuris particularis seu
Statuta Praelaturae Sanctae Crucis et
Operis Dei, 101 (28 XI 1982).

[11] Cfr.1 P 3, 15.

[12] Cfr. Codex iuris particularis seu
Statuta Praelaturae Sanctae Crucis et
Operis Dei, 109 (28 XI 1982).

[13] Cfr. Ibid., 103 (28 XI 1982).

[14] IT Sobdor Watykanski, Dekret
Optatam totius o formacji
kaptanskiej, 16.

[15] Sw. Grzegorz Wielki, Moralia, 1,
32.

[16] Sw. Josemaria, Droga, 335.

[17] Ibid., 332.



[18] Ibid., 346.
[19] Id., KuZnia, 841.
[20] Id., Droga, 340.

[21] Cfr. Codex iuris particularis seu
Statuta Praelaturae Sanctae Crucis et
Operis Dei, 981102 (28 XI 1982).

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/39-formacja-doktrynalna-i-
religijna-w-opus-dei/ (25-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/39-formacja-doktrynalna-i-religijna-w-opus-dei/
https://opusdei.org/pl-pl/article/39-formacja-doktrynalna-i-religijna-w-opus-dei/
https://opusdei.org/pl-pl/article/39-formacja-doktrynalna-i-religijna-w-opus-dei/

	Formacja doktrynalna i religijna w Opus Dei

