
opusdei.org

Formacja
doktrynalna i
religijna w Opus Dei

Św. Josemaría wielokrotnie
określał Opus Dei jako „wielką
katechezę”. Z okazji
wspomnienia św. Tomasza z
Akwinu (28 stycznia)
publikujemy tekst ks. J. L.
Lordy o formacji doktrynalnej.

28-01-2019

1. Pobożność dzieci i solidna
doktryna teologów



Formacja duchowa, formacja
apostolska i formacja zawodowa
wymagają fundamentu – formacji
doktrynalnej i religijnej. By
prowadzić życie duchowe, życie
apostolskie i żeby uświęcać
rzeczywistość tego świata według
ducha Opus Dei trzeba do głębi
poznać naukę chrześcijańską.

Po pierwsze – życie duchowe. Choć
pobożność i doktryna to dwie różne
rzeczy, jednak ściśle łączą się ze
sobą. Zdarzają się osoby o bardzo
małej kulturze, które są bardzo
blisko Boga. Duch Święty — Mistrz
życia wewnętrznego — udziela im
mądrości. Jednak te same osoby,
właśnie przez wzgląd na miłość
Boga, która je porusza, zwykle
odczuwają głód lepszego poznania
doktryny chrześcijańskiej. Za
przykład służy tutaj proboszcz z Ars,
św. Jan Maria Vianney. Jako dziecko
otrzymał bardzo słabe wykształcenie
i dlatego tak wiele kosztowały go



studia w seminarium, gdzie
bynajmniej nie był uczniem
wybitnym. Osiągnął wielką świętość
przez wzgląd na miłość Boga, która
go poruszała. Jednak przez całe
swoje życie dokładał heroicznych
starań, żeby zgłębiać doktrynę i
nauczać jej swoich parafian.

Pobożność potrzebuje doktryny
ponieważ wraz z pogłębianiem
znajomości Boga i Jego dzieł, wzrasta
miłość ku Niemu. Natomiast miłość
Boga rozpala pragnienie poznania Go
lepiej. Zapał zdobywania wiedzy
teologicznej - dobrej i mocnej
doktryny chrześcijańskiej – wynika
przede wszystkim z pragnienia
poznawania i miłowania Boga.
Zarazem jednak jest konsekwencją
ogólnej troski wiernej duszy o
uchwycenie najgłębszego sensu
świata, który jest dziełem Stwórcy[1].
Święty Ambroży mówi: „Nie ma
niczego, co dawałoby więcej życia
duszy, niż Boża doktryna: im bardziej



wzrasta w naszej duszy słowo Boże,
tym lepiej je przyjmujemy,
rozumiemy i pojmujemy, tym
bardziej wzrasta życie duszy.
Odwrotnie — kiedy zabraknie
doktryny, życie duszy osłabnie"[2].

Po drugie, doktryna – żywa i
ufundowana na pobożności – jest
potrzebna do apostolstwa: 
Apostolstwo doktryny: to będzie
zawsze twoim apostolstwem[3]. Aby
lepiej ukazywać tajemnice wiary.
Aby rozwiązywać trudności albo
niepokoje, jakie mogą odczuwać
ludzie. Aby przezwyciężać mogące
pojawić się głosy krytyczne.
Kanałami komunikacji i nauczania
rozpowszechniane liczne są
zniekształcenia nauki i życia Pana
Jezusa i Kościoła. Kształtują często
sposób myślenia, czasami powodując
nawet prawdziwe niewolnictwo.
Również w tej kwestii należy
pokonywać zło obfitością dobra.



„Wobec takiej niewiedzy i tak wielu
błędów w odniesieniu do Chrystusa,
do Jego Kościoła [...], do najbardziej
podstawowych prawd, my,
chrześcijanie, nie możemy pozostać
bierni, ponieważ Pan ustanowił nas
'solą ziemi' (Mt 5, 13) i 'światłem
świata' (Mt 5, 14). Każdy
chrześcijanin musi uczestniczyć w
zadaniu formacji
chrześcijańskiej"[4]. Zadanie
chrześcijanina: zagłuszyć zło
obfitością dobra. Nie chodzi tylko o
piętnowanie zła ani o zasłanianie się
szańcem negacji. Przeciwnie: żyć
pełnią optymizmu, młodym duchem,
radością i pokojem[5].

Ignorancję i liczne zniekształcenia
można przezwyciężyć dobrze i
pięknie wyłożoną doktryną, gdzie
lśni prawda Boża, która jest światłem
dla ludzkiego umysłu i radością dla
serca. Św. Josemaría podkreślał
często wagę „daru języków" —
zdolności tłumaczenia spraw i



dostosowywania się do tego, kto nas
słucha, żeby być zrozumianym. 
Niektórzy nie wiedzą nic o Bogu...,
gdyż nie mówiono im o Nim w sposób
zrozumiały[6]: Dar języków,
umiejętność przekazywania nauki
Bożej, jest niezbywalnym warunkiem
działalności apostolskiej. — Dlatego
codziennie proszę Boga, Pana
naszego, aby go użyczył każdemu ze
swych dzieci[7]. W tym sensie
stwierdzał Święty Jan Chryzostom:
„Jeżeli nie umie się przedstawić
doktryny przyprawionej wdziękiem i
solą dobrego przemawiania (...),
niczego się nie osiągnie"[8].

Konkluzja zatem jest taka: formacja
jest potrzebna zarówno do tego, by
samemu walczyć o świętość, jak i do
prowadzenia apostolstwa: Każdy
bowiem, w miarę swoich możliwości,
powinien się starać zgłębiać na serio,
w sposób naukowy naszą wiarę; to
wszystko jest teologią. Tak więc —



pobożność dzieci i solidna doktryna
teologów[9].

2. Treść i styl formacji
doktrynalnej

Wszyscy członkowie Opus Dei i
wszystkie osoby, które przybliżają się
do jego apostolstwa, mają szansę
otrzymać solidną formację
doktrynalną.

Tym, którzy proszą o przyjęcie do
Dzieła, zapewnia się wstępną
formację, kurs doktryny
chrześcijańskiej, żeby dostatecznie
poznali podstawy wiary. Potem
numerariusze i niektórzy
przyłączeni realizują, w tempie
odpowiednim dla każdego,
zważywszy na jego okoliczności i
prywatne zobowiązania, studia
filozoficzne i teologiczne na szczeblu
akademickim. Numerarie
pomocnicze również odbywają
studia filozoficzne i teologiczne
dostosowane do ich osobistych



okoliczności. Pozostali członkowie
Opus Dei, przyłączeni i
supernumerariusze, studiują w
trybie skróconym zasadnicze treści z
dziedziny teologii i wiele innych
aktualnych doktrynalnych kwestii na
cyklach konferencji i podczas
dorocznych rekolekcji[10].

Św. Josemaría chciał, żeby to
nauczanie, nie tracąc głębi, odbywało
się w stosowny i atrakcyjny sposób, z
uwzględnieniem sytuacji kulturalnej
różnych grup osób i każdego miejsca,
a także możliwości uczestników. Tak,
by każdy mógł rozwiać swoje
wątpliwości i przygotować się dobrze
do uzasadnienia naszej nadziei[11].

3. Zawsze w oparciu o nauczanie
Kościoła

Opus Dei, z woli jego Założyciela, nie
tworzy ani nie promuje własnych
doktryn czy szkół filozoficznych i
teologicznych. W Dziele naucza się
doktryny chrześcijańskiej w takiej



formie, w jakiej przyjmuje ją i
przekazuje sam Kościół, trzymając
się wiernie Magisterium. Naucza się
również najpewniejszych wniosków,
uzyskiwanych powszechnie z nauk
teologicznych. Wykładowcy starają
się zapewnić sumę kultury
filozoficznej i teologicznej, jaką
powinien mieć dzisiaj chrześcijanin, i
które pomagają w drodze do
świętości, a także w uzasadnieniu i
objaśnieniu wiary. Jednak Opus Dei
nie przyjmuje jako instytucja — ani
nie uznaje za własną — żadnej szkoły
filozoficznej czy teologicznej[12].

Wykładowcy kierują się nauką św.
Tomasza z Akwinu, ponieważ była
wielokrotnie uznana i zalecana przez
Biskupów Rzymu[13]. Tę samą opinię
podkreśla dekret II Soboru
Watykańskiego poświęcony formacji
kapłańskiej, kiedy zaleca „głębiej w
nie [tajemnice wiary] wnikać i
wykrywać między nimi związek [...],



mając tu za mistrza św.
Tomasza"[14].

Szeroka wolność, jaką Kościół
pozostawia swoim wiernym w
sprawach podlegających opinii –
stanowią one większość zagadnień –
rozciąga się również na dziedzinę
filozofii i teologii. Wiąże się z tym
odpowiedzialność, która prowadzi do
poważnej troski o osiągnięcie
prawdy i roztropności w delikatnych
i dyskutowanych przez specjalistów
kwestiach, zawsze z szacunkiem dla
pozostałych opinii. W przypadku
teologii chrześcijańskiej, nie należy
nigdy zapominać szacunku, na jaki
zasługują sprawy Boga i tajemnicy,
jaką zawierają.

Pobożność potrzebuje doktryny, a
doktryna potrzebuje pobożności.
Papież św. Grzegorz Wielki pisał:
„Całkowicie bezużyteczna jest
pobożność, jeżeli brakuje jej
mądrości nauki", ale również



„Niczym jest nauka, jeżeli nie służy
pobożności"[15]. Teologia, która nie
opiera się na pobożności, unosi się
jakby na powierzchni i jest narażona
na wszelkie zwodnicze prądy.
Zamiast rozpalać miłość do Boga,
mogłaby ulec deformacji w służbie
własnej próżności albo dla
usprawiedliwienia własnych
odchyleń.

4. Wielka katecheza

Św. Josemaría wielokrotnie określał
Opus Dei jako „wielką katechezę",
dlatego że zasadnicza i niemal
wyłączna działalność Opus Dei
polega na „udzielaniu doktryny", na
zapewnianiu formacji duchowej oraz
doktrynalnej i religijnej swoim
członkom i osobom uczestniczącym
w jego pracach apostolskich.

Celowi temu służą zarówno środki
formacji osobistej, jak np.
kierownictwo duchowe oraz środki
zbiorowe dla grup osób, jak



rozważania, dni skupienia, wykłady,
kursy, tygodnie nauki, kursy
formacyjne lub rekolekcje.

Wymaga to wiele od tych, którzy
przygotowują i udzielają środków
formacyjnych. Muszą pamiętać o
tym, jak ważna jest dobra
organizacja i przygotowanie zajęć z
należytą głębią oraz poszukiwanie
sposobów przedstawienia zagadnień
w atrakcyjny, a zarazem głęboki
sposób.

Wymaga to również wysiłku od osób
korzystających z tych środków.
Należy pielęgnować chęć dalszej
nauki „z taką radością, jakby robiło
się coś po raz pierwszy", mawiał
niekiedy św. Josemaría. Nauczanie
Kościoła zawsze jest żywą i ciągle
młodą rzeczywistością, z której
można wydobyć nowe światło i
życie. Jednak zrozumienie go
wymaga uwagi, a pogłębianie go —
ciągłego rozważania.



W przypadku studiów filozoficznych
i teologicznych św. Josemaría prosił
wszystkich, żeby dokładali takich
samych albo jeszcze większych
starań jak w przypadku studiów
świeckich. Poważne podejście do
nauki jest odzwierciedlone w
następującym punkcie Drogi: 
Godzina nauki w życiu nowoczesnego
apostoła jest godziną modlitwy[16].
Św. Josemaría odnosił się tutaj do
znaczenia, jakie ma nasycenie
wszystkich środowisk i wiedzy
ludzkiej światłem Ewangelii. Był
świadomy, jak ogromną przeszkodą
mogą stać się niektóre nauki, jeżeli
nabiorą antychrześcijańskiego
charakteru. Dlatego: temu, kto ma
szansę zostać uczonym, nie
przebaczymy, jeśli nim nie
zostanie[17].

Jednak wymaga to bardzo głębokiej i
przemyślanej znajomości zarówno
własnej wiedzy — nauka, zawód, i
tak dalej — jak również doktryny,



która ma ją oświecić. Każdy
powinien wykonywać to zadanie z
odpowiedzialnością, w swoim
własnym obszarze wiedzy: Studencie:
kształtuj w sobie solidną i czynną
pobożność, wybijaj się w nauce,
mocno pragnij być apostołem w
swoim zawodzie. — A ja ci obiecuję, iż
dzięki mocy tej formacji religijnej i
naukowej osiągniesz szybki i szeroki
rozwój[18]. Istnieje pilna potrzeba
rozpowszechniania światła nauczania
Chrystusa. Zdobywaj formację, zbieraj
jasne myśli pełni nauczania
chrześcijańskiego, aby potem być w
stanie przekazać go innym. — Nie
oczekuj oświecenia przez Boga, gdyż
On nie ma powodu, by ci go użyczać,
jeśli dysponujesz konkretnymi
środkami ludzkimi: nauką i pracą[19]
Ucz się. — Ucz się pilnie. — Jeżeli
masz być solą ziemi i światłem,
potrzeba ci wiedzy, umiejętności. A
może myślisz, że na próżniaka i
wygodnisia wiedza spłynie, jak
natchnienie?[20].



W każdym regionie — który w wielu
miejscach jest zbieżny z obszarem
kraju — gdzie pracuje Prałatura,
wikariusz regionalny za zgodą
Prałata eryguje Studium Generale z
ciałem pedagogicznym złożonym z
wykładowców z dziedziny teologii i
filozofii. Zajmują się oni formacją
doktrynalną podczas kursów
formacyjnych. Każdy region ma
również ośrodki nauczania zarówno
dla numerarii, jak i numerariuszy,
gdzie przez kilka lat odbywa się
intensywniejsza formacja. O coś
podobnego Dzieło stara się dla
przyłączonych i supernumerariuszy
w przypadku tak zwanych kursów
szkoleniowych. Wszyscy zaś
doskonalą swoją formację
doktrynalną i religijną podczas
corocznych kursów, które na ogół
organizuje się w okresie
wakacyjnym. Tempo tej formacji jest
dostosowywane i dopasowywane do
obowiązków rodzinnych i
zawodowych każdego z uczestników.



Poza tym Prałat eryguje ośrodki
międzyregionalne formacji
duchowej, filozoficznej i teologicznej
dla wykładowców tych dziedzin,
innych wiernych Dzieła, którzy
pełnią zadania formacyjne, oraz
kandydatów do kapłaństwa[21].
Tymi ośrodkami
międzyregionalnymi są obecnie dla
kobiet Rzymskie Kolegium
Najświętszej Maryi Panny (Rzym)
oraz Colegio Mayor Goroabe
(Pampeluna), a dla mężczyzn
Rzymskie Kolegium Świętego Krzyża
(Rzym) i Colegio Mayor Aralar
(Pampeluna).

J. L. Lorda

Czerwiec 2011

Bibliografia podstawowa

II Sobór Watykański, dekrety 
Optatam totius i Apostolicam
actuositatem



Św. Josemaría, Droga, 332-359

Św. Jan Paweł II, encyklika Fides et
ratio (14-IX-1998)

Codex iuris particularis seu Statuta
Praelaturae Sanctae Crucis et Operis
Dei, 96-109 (28 XI 1982)

[1] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 10.

[2] Św. Ambroży, Expositio in
Psalmum, 118, 7, 7.

[3] Św. Josemaría, Bruzda, 225.

[4] Św. Jan Paweł II, Przemówienie w
Grenadzie, 5-XI-1982.

[5] Św. Josemaría, Bruzda, 864.

[6] Ibid., 941.

[7] Ibid., 899.



[8] Św. Jan Chryzostom, In Iohannem
hom., 53, 2.

[9] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 10.

[10] Cfr. Codex iuris particularis seu
Statuta Praelaturae Sanctae Crucis et
Operis Dei, 101 (28 XI 1982).

[11] Cfr. 1 P 3, 15.

[12] Cfr. Codex iuris particularis seu
Statuta Praelaturae Sanctae Crucis et
Operis Dei, 109 (28 XI 1982).

[13] Cfr. Ibid., 103 (28 XI 1982).

[14] II Sobór Watykański, Dekret 
Optatam totius o formacji
kapłańskiej, 16.

[15] Św. Grzegorz Wielki, Moralia, I,
32.

[16] Św. Josemaría, Droga, 335.

[17] Ibid., 332.



[18] Ibid., 346.

[19] Id., Kuźnia, 841.

[20] Id., Droga, 340.

[21] Cfr. Codex iuris particularis seu
Statuta Praelaturae Sanctae Crucis et
Operis Dei, 98 i 102 (28 XI 1982).

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/39-formacja-doktrynalna-i-
religijna-w-opus-dei/ (25-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/39-formacja-doktrynalna-i-religijna-w-opus-dei/
https://opusdei.org/pl-pl/article/39-formacja-doktrynalna-i-religijna-w-opus-dei/
https://opusdei.org/pl-pl/article/39-formacja-doktrynalna-i-religijna-w-opus-dei/

	Formacja doktrynalna i religijna w Opus Dei

