
opusdei.org

Pracowitość,
porządek

Aktywizm to postawa, która
prowadzi do przyzwolenia na
to, żeby człowieka porwały
wydarzenia, nad którymi się
nie panuje. Jak w niego nie
popaść?

16-10-2017

1. Cnota pracowitości

Łacińskie słowo labor oznacza
wysiłek, trud, zmęczenie, a także
pracę w takim sensie, w jakim
czynność pracy wymaga wysiłku i



powoduje lub może powodować
zmęczenie. Wyraz ten zachowuje to
znaczenie oraz, w mniejszym lub
większym stopniu, owe odcienie w
różnych współczesnych językach, do
których przeszedł: lavoro po włosku, 
labour po angielsku, labor po
hiszpańsku, i tak dalej. Spośród
wyrazów pochodnych niektóre, jak
przymiotnik „laborioso" (pracowity) i
przysłówek
„laboriosamente" (pracowicie)
obejmują i podkreślają odniesienie
do trudu i wysiłku, ponieważ są
stosowane w odniesieniu do zajęć,
które realizuje się tylko poprzez
trudny i niewolny od zmęczenia
wysiłek. Rzeczownik abstrakcyjny
„laboriosidad" (pracowitość), który
obecnie nas zajmuje, zwraca się
natomiast w innym kierunku,
ponieważ oznacza uwagę i
poświęcenie zadaniu, a często
również cnotę osoby, która
podejmuje z powagą i wysiłkiem
własną pracę. Rzeczownik ten nie



obejmuje sam z siebie trudu. Co
więcej, konotuje nawet często
upodobanie i skłonność do tego, co
się realizuje, oraz przyjemność z
tego, czego się dokonuje.

W języku mówionym, a także
pisanym, niekiedy ogranicza się
znaczenie wyrazu „pracowitość",
stosując go wyłącznie lub najczęściej
do pracy manualnej, a zapominając o
fakcie, że praca odnosi się nie tylko
do zadań manualnych, ale również
umysłowych, albo pozostawiając ten
fakt na drugim planie. Z tej
perspektywy pracowitość jako cnota
utożsamia się z pilnością, to znaczy, z
postawą lub gotowością szybkiego
stawiania czoła temu, co powinno się
zrobić i szybkiej tego realizacji bez
zapominania czy opóźnień.
Pracowitość przeciwstawia się
bezczynności, a jeszcze wyraźniej
temu, co od starożytności było
przedstawiane jako jeden z grzechów
głównych – lenistwu. Lenistwa nie



określa się tyleż przez zwykłe
nicnierobienie, co przez zachowanie
– używając słów Tomasza z Akwinu –
„polegające na smutku z powodu
dobra duchowego wskutek trudu
cielesnego, jaki z tym dobrem jest
związany"[1]. W zdaniu tym
wyrażenie „dobro duchowe"
powinno być rozumiane – w
kontekście, o którym obecnie
mówimy, poza bezpośrednią intencją
Akwinaty – szeroko, a w związku z
tym w odniesieniu nie tylko do życia
duchowego w ścisłym sensie, ale
również do każdego rzeczywistego i
prawdziwie ludzkiego dobra. W
sumie pracowitość jest postawą
ducha, która prowadzi do podjęcia i
pilnego wykonywania własnej pracy
oraz stawiania jej czoła z
odpowiedzialnością i stałością, w
takiej mierze, w jakiej żądają tego
przypadające każdemu posłannictwa
lub zadania.



Charakter cnoty nadaje pracowitości
relacja wobec obowiązku
przyczyniania się do dobra
zbiorowości, który przypada każdej
ludzkiej istocie. Zależy on zatem nie
tylko ani nawet nie w przeważającej
mierze od konieczności starania się o
własne utrzymanie, gdyż wówczas
po zapewnieniu tego utrzymania, nie
byłoby trzeba wymagać pracowitości,
ale od charakteru posłannictwa, jakie
ma – sama z siebie, a tym bardziej z
perspektywy nadprzyrodzonej –
ludzka egzystencja. W związku z tym
istnieje relacja pracowitości do
sprawiedliwości i solidarności, a po
chrześcijańsku mówiąc, do miłości.
Stąd Święty Josemaría Escrivá de
Balaguer mógł napisać w Drodze: 
„Temu, kto ma szansę zostać
uczonym, nie przebaczymy, jeśli nim
nie zostanie"[2], a w innym miejscu: 
„ten, kto może pracować za dziesięciu,
musi pracować za piętnastu"[3].



Pracowitość jest warunkiem
skuteczności. Z pewnością ta
skuteczność i owoce otrzymywane
jako konsekwencja pracy, zależą od
wielu czynników i okoliczności,
niektórych zewnętrznych w stosunku
do podmiotu, innych odnoszących się
do posiadanych przez każdego zalet.
Jednak jest również prawdą, że
poświęcenie własnemu zadaniu,
wytrwałość w pracy, godzina po
godzinie, dzień po dniu, pozwalają
dotrzeć do celów, które w pierwszej
chwili mogły wydawać się
nieosiągalne.

Pracowitość jest w każdym razie
wyrazem powagi, z jaką stawia się
czoła własnemu zawodowi lub
zajęciu i przyjmuje się wynikające z
niego obowiązki. Jest elementem
składającym się na „prestiż
zawodowy", który, jak stwierdza się
w Drodze[4], jest częścią „haczyka
rybaka ludzi", to znaczy, tego
świadectwa dobrej roboty, które



wzbudza szacunek u tych, którzy nas
otaczają, i ułatwia rozmowę i
obcowanie, aby dawać poznać
Chrystusa.

Wszelkie rozważanie na temat
pracowitości, które przedstawia ją
jako cnotę o drugorzędnym lub
niewielkim znaczeniu albo też jako
coś koniecznego lub zalecanego
wyłącznie dla unikania
bezczynności, odwraca
rzeczywistość. Bezczynność nie jest
zła, tylko dlatego, że kiedy
towarzyszy jej rozluźnienie ducha,
może wywołać osłabienie
osobowości i dać okazję do grzechu,
ale jest zła sama w sobie, w sposób
bezpośredni, ponieważ zakłada
porzucenie lub zlekceważenie
otrzymanego posłannictwa, własnej i
niezbywalnej odpowiedzialności
społecznej. Biblijne polecenie
dotyczące pracy bierze z pewnością
niekiedy za punkt wyjścia potępienie
bezczynności – przede wszystkim w



księgach mądrościowych – ale ma o
wiele głębszy zasięg. W Starym
Testamencie znajduje się w relacji do
stwórczego dzieła Boga[5], natomiast
w Nowym Testamencie – do godności
i powagi chrześcijańskiego
powołania[6]. W związku z tym nie
jest nie na miejscu proponowanie
jako biblijnej definicji pracowitości
następujących słów Świętego Pawła: 
„aby człowiek Boży był doskonały,
przysposobiony do każdego dobrego
czynu"[7]. Albo uciekanie się w tym
samym celu do wyrażenia Świętego
Josemaríi: „dążenie do wykorzystania
talentów otrzymanych od Boga"[8].

Jednakże jeśli pracowitość może i
powinna być definiowana w
odniesieniu do starania i gotowości
do spełniania własnego posłannictwa
oraz obowiązków i zadań
wynikających z tego posłannictwa,
należy dodać, że, mówiąc właściwie,
ma odniesienie nie do wszystkich
obowiązków, tylko do tych, które



obejmują pewną działalność
przechodnią. Obowiązek miłowania
własnej rodziny – użyjmy tego
przykładu, chociaż można by
przytoczyć inne – nie jest
przedmiotem pracowitości, jeśli
chodzi o immanentne i wewnętrzne
aspekty miłości. Owszem, jest nim
natomiast, jeśli chodzi o szybkie i
pilne wykonywanie drobnych lub
dużych przysług, w których wyraża
się i objawia miłość.

2. Pracowitość, aktywność, aktywizm

Cnota pracowitości jest związana, jak
mówiliśmy wcześniej, ze
sprawiedliwością, która prowadzi do
wiernego wypełniania obowiązków,
jakie przypadają każdemu, i do
podejmowania z odpowiedzialnością
zadań, jakie do każdego należą.
Również, z innej perspektywy, z
mocą, która daje impuls do stawiania
czoła trudnościom i przezwyciężania
zmęczenia i trudu. Pracowitość



przeciwstawia się tym samym
lenistwu, do którego już się
odnosiliśmy, oraz bylejakości i
niedbalstwu, zarówno w ich
najostrzejszych formach, jak również
w innych, pozornie mniej poważnych
albo drobniejszych, jakimi byłoby –
podajmy szczególnie znaczący
przykład – nieodpowiednie
wykorzystywanie tego cennego i
ograniczonego dobra, jakim jest czas.
Święty Paweł zachęca do życia 
redimentes tempus, wyzyskujcie
chwilę sposobną[9]. Natomiast w
innym miejscu pisze: tempus breve
est, czas jest krótki[10]. „Tak,
rzeczywiście – komentuje Święty
Josemaría – krótki jest czas, w którym
możemy kochać, dawać siebie,
pokutować. Dlatego byłoby rzeczą
niewłaściwą, gdybyśmy ten czas
marnotrawili i tak wielki skarb
nieodpowiedzialnie wrzucali w błoto.
Nie możemy zmarnować tego
momentu historii świata, który Bóg
powierza każdemu z nas"[11].



A zatem pracowitość daje impuls do
pełnego wykorzystywania czasu, do
wypełniania intensywną i dobrze
wykonaną pracą godzin, jakimi
każdy dysponuje. Jednakże, jeśli
pracowitość prowadzi do
przeżywania w poczuciu
odpowiedzialności własnych zadań,
przeciwstawiając się lenistwu, nie
wyklucza ani podziwiania piękna,
ani zabawy, ani innych odmian
rzeczywistości wrodzonych ludzkiej
egzystencji, jak odpoczynek.
Odpoczynek, który pociąga za sobą
niekiedy (godziny snu) ustanie
wszelkiej aktywności, ale który w
wielu innych chwilach nie polega na
„nierobieniu niczego", tylko na
„odprężeniu poprzez działania, które
wymagają mniej wysiłku"[12].
Odpoczynek jest tak samo potrzebny
do życia jak praca[13], nie tylko
dlatego, że pozwala przywrócić siły
w celu podjęcia na nowo z wigorem
swoich zadań, ale dlatego że



przyczynia się do spokoju i harmonii
ducha.

W rzeczywistości jest faktem, że
pracowitość przeciwstawia się nie
tylko lenistwu, ale również – i to z
taką samą siłą – aktywizmowi, to
znaczy, pożądliwemu poszukiwaniu
pracy, oddawaniu się
nieumiarkowanej i gorączkowej
aktywności, która zniekształca
osobowość, przeszkadza w
zajmowaniu się otaczającymi nas
osobami, bardzo utrudnia, a niekiedy
uniemożliwia, prawidłowy rozwój
osobistych zalet, które każdy
otrzymał, a nawet prowadzi do
utraty z pola widzenia autentycznego
sensu życia.

Wyraz „actividad" (działalność,
aktywność) pochodzi od łacińskiego 
activitas i oznacza to samo, co
przedłużające się i skuteczne
działanie. Często actividad jest
uważana za synonim wyrazu acción



(działanie), chociaż istnieje tu
różnica odcienia, którą właśnie
wskazaliśmy. Czasami rozumie się
również przez działalność lub
aktywność nie konkretne działanie,
tylko zbiór działań. W ten sposób
mówi się o aktywności wulkanu lub
o działalności osoby, organizacji.
Klasyczna filozofia uczyniła z
działalności rozumianej jako
działanie częsty przedmiot studiów,
ukazując – należy tutaj szczególnie
pamiętać o Arystotelesie – jak różne
istoty są obdarzone naturą lub
zasadą aktywności, która je określa i
charakteryzuje. W rzeczywistości
każda istota działa zgodnie ze swoją
naturą, w taki sposób, że działając,
wyraża swoją naturę, a
równocześnie prowadzi ją do
doskonałości. Klasyczna filozofia
podkreślała również – i ta kwestia
ma teraz szczególne znaczenie – że
działanie jest definiowane w
odniesieniu do celu, do którego przy
jego pomocy się dąży. To cel określa



działanie i nadaje mu fizjonomię.
Działanie pozbawione celu jest
oznaką irracjonalności lub
szaleństwa.

Chrześcijańscy myśliciele przyjęli i
kontynuowali refleksje rozpoczęte
przez filozofię grecką w świetle tego,
co wiara chrześcijańska objawiła im
na temat ostatecznego sensu
ludzkiego życia. Istotnie biblijne
Objawienie mówi o zbawczym
zamyśle Boga i prowadzi do
oglądania świata jako rzeczywistości
zjednoczonej na mocy
postanowienia, za którego
pośrednictwem Bóg nadaje istnienie
bytom i kieruje je ku celowi lub ku
ostatecznemu spełnieniu, do którego
ich przeznacza, to znaczy, do pełni
królestwa niebieskiego, w której,
żeby powiedzieć ze Świętym Pawłem,
Bóg będzie „wszystkim we
wszystkich"[14]. Horyzont ten, co
oczywiste, potwierdza analizę
działania dokonaną przez klasyczną



tradycję, równocześnie nadając
doskonały sens zarówno istnieniu
wszechświata, jak też życiu każdej
ludzkiej istoty.

W tym kontekście sytuuje się cnota
pracowitości, która w odróżnieniu od
aktywizmu, konotuje autentycznie
duchowy i ludzki kontekst,
ponieważ, jak napisał Juan Bautista
Torelló, „pracowitość jest albo służbą,
albo zwykłym niewolnictwem".
Ludzka praca jest powołana do
przynoszenia owoców, jak ukazuje
przypowieść o talentach[15], ale
również, i to w sposób nieodłączny,
do doskonalenia wykonującego ją
podmiotu. Człowiek nie jest
niewolnikiem, tylko panem pracy, i w
pracy powinien się rozwijać jako
istota duchowa, jako osoba.
Wymuszone i odpowiedzialne
poświęcenie własnemu zadaniu jest
powołane do bratania się z pogodą,
ze zdolnością dostrzegania dobra i
piękna, z otwarciem na tych, którzy



nas otaczają, a do których dobra
praca powinna się przyczyniać, oraz
z otwarciem na rzeczywistość Boga,
przed którego obliczem przebiega
praca.

Innymi słowy, cnota pracowitości
daje impuls do tego, żeby pracować, i
to pracować starannie, z
poświęceniem i wymaganiami. Nie
można wykonywać własnej pracy w
pośpiechu i byle jak, a równocześnie
nie można pozwolić, aby nas
zdominowała. Należy stawiać pracy
czoła z pogodą ducha, z uwagą i
dbałością o szczegóły, w duchu
służby i ze świadomością bliskości
Boga, do którego praca, jak każda
inna rzeczywistość, może i powinna
się odnosić. Człowiek pracowity –
pisał Święty Josemaría Escrivá –
„czyni to, co powinien i jest w tym, co
czyni nie z przyzwyczajenia czy dla
zabicia czasu, lecz w wyniku
starannej i wyważonej refleksjii.
Dlatego jest staranny, sumienny,



pilny". A następnie dodawał:
„Łaciński odpowiednik słowa pilny—
diligens— pochodzi od diligo, czyli
kocham, cenię, wybieram w wyniku
starannej rozwagi i uwagi. Nie jest
pilny ten, kto się spieszy, ale ten, kto
pracuje z miłością i
pieczołowitością"[16].

3. Pracowitość i ład

W ostatecznym rozrachunku
aktywizm to postawa, która
prowadzi do przyzwolenia na to,
żeby człowieka porwały wydarzenia,
nad którymi się nie panuje. W
związku z tym niesie ze sobą
pośpiech, a w konsekwencji
nieporządek i nieskuteczność.
Natomiast pracowitość pociąga za
sobą pogodę, zdolność panowania
nad przepływem wydarzeń, w
konsekwencji ład, a wraz z ładem nie
pozorną – jak dzieje się w przypadku
aktywizmu – ale autentyczną i trwałą
skuteczność.



Święty Augustyn zdefiniował ład jako
„ową gotowość rzeczy podobnych i
niepodobnych, która nadaje każdej z
nich właściwe miejsce"[17]. Krócej
mówiąc, „gotowość części wewnątrz
całości", co zakłada, że to wszystko
nie jest zwykłym konglomeratem,
tylko jednolitą rzeczywistością
tworzoną przez różne elementy,
które pozostają we wzajemnej
relacji, nadając całości piękno albo –
w poszczególnych przypadkach –
skuteczność i efektywność.

Język grecki posiada dwa wyrazy o
fonetycznym podobieństwie, ale o
różnej wartości semantycznej: 
kosmos, oznaczające 'ład', i kaos, o
znaczeniu w języku helleńskim, jakie
nadal zachowało w językach, do
których przeniknęło, to znaczy,
'nieład, bałagan'. Gra między tymi
dwoma słowami wywołała u
greckich myślicieli refleksję nad
wszechświatem (który określali
właśnie rzeczownikiem kosmos) jako



rzeczywistością nacechowaną ładem,
który nie wyklucza przypadkowości i
nieprzewidzianych zdarzeń, ale
który podlega prawom, jakie może
zrozumieć i analizować ludzki
rozum, tworząc różne nauki, a wraz
z nimi możliwość coraz większego
panowania nad naturą.

Obok tego globalnego lub
kosmologicznego znaczenia wyraz 
ład ma inne bliższe i prostsze
zastosowania, które moglibyśmy
określić jako antropologiczne.
Istotnie uciekamy się do tego słowa,
żeby określić sposób, w jaki człowiek
rozporządza rzeczywistością
tworzącą świat, w którym żyje, tak,
żeby wywoływała wrażenie piękna i
harmonii. Słowo to służy też do
określenia sposobu, w jaki człowiek
rozporządza rzeczami, których
używa, po to, żeby, było łatwo je
odnaleźć i posługiwać się nimi dzięki
temu, że każda z nich znajduje się w
przypisanym jej miejscu. Uciekamy



się do tego słowa również po to – i to
sytuuje nas bardziej bezpośrednio w
perspektywie pracowitości – żeby
określić sposób, w jaki przygotowuje
się działanie, rozporządzając
środkami i czasem tak, żeby
skutecznie osiągnąć cel, który
pragnie się zrealizować.

Ład, choćby posiadał wyraźne
implikacje materialne, ma swoją
podstawę w duchu. Jest owocem
refleksji, która wychodząc od
rozważania celu, ocenia środki,
rozważając, które z nich są
najbardziej zdatne i najwłaściwsze,
czy to ogólnie, czy to – cnota
roztropności jest tutaj powołana do
odegrania decydującej roli – w tej
konkretnej chwili licząc na te środki,
które dzisiaj i teraz są istotnie do
naszej dyspozycji. W wyniku takiej
refleksji ład prowadzi do
rozporządzania dniem w taki sposób,
żeby praca i normy pobożności,
obowiązki stanu i apostolskie



zadania, poświęcenie rodzinie i
obcowanie z przyjaciółmi i kolegami
odnalazły swoje miejsce i żeby żadna
z tych rzeczywistości nie była
zaniedbywana. Tak realizuje się we
własnym życiu doświadczenie, do
którego odniesienie znajdziemy w
jednym z punktów Drogi: „Gdy
zachowasz ład, pomnoży się twój czas
i dlatego będziesz mógł oddać większą
chwałę Bogu pracując gorliwiej w
Jego służbie"[18].

Ład jest, jak wynika ze wszystkiego
tego, co zostało powiedziane,
wyrazem pogody i harmonii ducha,
które zakładają równocześnie
właściwą hierarchię wysiłków,
wartości i pragnień. Zaproszenie do
przeżywania ładu, częste w
literaturze ascetycznej, jest w
związku z tym czymś o wiele więcej
niż zwykłym wezwaniem do
uporządkowania rzeczy, które się
posiada, albo których się używa, lub
też do unikania pośpiechu. Jest



przede wszystkim zaproszeniem do
formacji ducha, do uporządkowania,
w oparciu o nadrzędną zasadę
miłości do Boga i do bliźnich,
własnego serca tak, żeby działanie,
formowane przez właściwą
hierarchię wartości, było
ukierunkowane na miłość i na służbę
oraz przyczyniało się prawdziwie i
skutecznie do dobra osób, które nas
otaczają, oraz społeczeństwa jako
całości.

J. L. Illanes

Październik 2009

Podstawowa bibliografia

Pisma Świętego Josemaríi Escrivy:

Skarb czasu iCnoty ludzkie, w: 
Przyjaciele Boga, 39-54 i 72-143

Inne pisma



J.B. Torelló, La laboriosità, w: Dalle
mura di Gerico. Note di psicologia
spirituale, Mediolan 1988, ss. 35.43

G. Bardy, Acedia, w: Dictionnaire de
Spiritualité, t. I, łamy 166-169

B. Honing, Acedia y Pereza, w: E.
Ancilli (red.), Diccionario de
Espiritualidad, t. I, Barcelona 1983,
ss. 24-27 i t. III, Barcelona 1984, ss.
148-149

J. Pieper, El ocio y la vida intelectual,
Madryt 1962

E. Cantineo, Attivismo, w: 
Enciclopedia Filosofica, Florencja
1968, łamy 582-583

V. Possenti, Lavoro, "lavorismo",
"otium", w: "Filosofia" 41 (1990)
135-154

S. Gatto, Activismo, w: E. Ancilli, 
Diccionario de Espiritualidad, cyt. t. I,
ss. 28-30



J. Cruz Cruz, Orden, w: Gran
Enciclopedia Rialp, t. XVII, Madryt
1989, łamy 376-378

© ISSRA, 2009

----------------------------------------

[1] Św. Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, 1-2, q. 84, a. 4.

[2] Św. Josemaría Escrivá, Droga, 332.

[3] Św. Josemaría Escrivá, AGP, P10,
266.

[4] Św. Josemaría Escrivá, Droga, 372.

[5] Cfr. Wj 20, 9-11.

[6] Cfr. 2 Tes 3, 6-15 i Ef 4, 23-28.

[7] 2 Tm 3, 17.

[8] Św. Josemaría Escrivá, Przyjaciele
Boga, 81.

[9] Ef 5, 16.



[10] 1 Kor 7, 29.

[11] Św. Josemaría Escrivá, 
Przyjaciele Boga, 39.

[12] Św. Josemaría Escrivá, 
Przyjaciele Boga, 62.

[13] Cfr. Św. Josemaría Escrivá, 
Przyjaciele Boga, 10.

[14] 1 Kor 15, 28.

[15] Cfr. Mt 25, 14-28.

[16] Św. Josemaría Escrivá, 
Przyjaciele Boga, 81.

[17] Św. Augustyn, O państwie Bożym,
l. 19, c. 3.

[18] Św. Josemaría Escrivá, Droga, 80.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://opusdei.org/pl-pl/article/30-pracowitosc-porzadek/


pl/article/30-pracowitosc-porzadek/
(17-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/30-pracowitosc-porzadek/

	Pracowitość, porządek

