
opusdei.org

Pobożność maryjna

Dlaczego i jak czcimy Matkę
Bożą?

11-02-2015

1. Ogólnie rzecz biorąc, pobożność to
akt cnoty religii. Obok modlitwy
chodzi o jeden z wewnętrznych
aktów tej cnoty[1]. Pobożność to akt
woli, przez który człowiek ofiaruje
się Bogu, oddaje się z gotowością na
Jego służbę. Wśród zewnętrznych
aktów cnoty religii znajduje się, na
przykład, wszystko, co odnosi się do
kultu[2].W zasadzie pobożność
należy się tylko Bogu, a jednak



niekiedy mówi się o pobożności
maryjnej, o osobach, które
odznaczają się wielką pobożnością w
stosunku do takiego bądź innego
Świętego, i tak dalej. Święty Tomasz z
Akwinu tłumaczy, że pobożność w
stosunku do Świętych nie kończy się
na nich samych, ale w ostatecznej
instancji kieruje się ku Bogu, dlatego
że w Świętych Boga w rzeczywistości
czcimy Jego samego — Tego, który
napełnił ich łaską i świętością[3].
Pobożność w stosunku do Boga, do
Najświętszej Maryi Panny, do
Świętych objawia się poprzez akty
pobożności, dlatego zwykło się
rozróżniać między pobożnością a
aktami pobożności.

2. Jeśli chodzi o kult, należy mieć na
uwadze, że kieruje się on ku Bogu,
ponieważ jest to sposób okazania
naszej zależności od Niego,
uwielbienia Go. Z tego powodu kult,
który oddajemy Bogu, różni się od
kultu męczenników i świętych, który



rozpoczął się bardzo wcześnie w
Kościele, albo od kultu Najświętszej
Maryi Panny. Bogu oddaje się kult
uwielbienia (latria); natomiast
męczennikom i świętym kult czci
(dulia). W przypadku Maryi Dziewicy
mówi się o kulcie hiperdulii. Te
kwestie były badane szczególnie
starannie przez II Sobór Nicejski
(787), który zatwierdził godziwość
kultu obrazów i odróżnił między
latrią — kultem właściwym Bogu,
którego chrześcijanin uwielbia, a
dulią, kultem właściwym dla
świętych, ich relikwii i obrazów,
które się czci. Równocześnie
zastrzeżono tak zwaną hiperdulię dla
Najświętszej Maryi Panny.

3. Kult Maryi i pobożność maryjna są
bardzo starożytne w Kościele.
Powstają z rzeczywistości Jej
Boskiego macierzyństwa i roli, jaką
Chrystus przeznaczył Jej w ekonomii
zbawienia. Maryja Dziewica jest
Bogarodzicą, Theotokos, i naszą



Matką. W tym sensie kult maryjny
miał zawsze wyraźną konotację
chrystologiczną. Pisma Nowego
Testamentu i pierwotna literatura
chrześcijańska do Soboru Nicejskiego
w 325, to znaczy, praktycznie do
chwili, kiedy chrześcijaństwo zostało
uznane publicznie, są raczej
powściągliwe w tej kwestii. Za
pośrednie świadectwa pierwotnego
kultu maryjnego uważano ustępy z
Ewangelii według Świętego Łukasza
1, 45; 1, 48-49; 11, 27 i z Dziejów
Apostolskich 1, 14. Doktrynalne
zainteresowanie Maryją Dziewicą i
Jej rolą w Kościele, które zaczyna się
dostrzegać (proszę pomyśleć, na
przykład, o znanej typologii Ewa-
Maryja, obecnej u Świętego Justyna i
u Świętego Ireneusza z Lyonu),
również wydaje się pośrednio
wskazywać na oddawanie Jej czci
przez wiernych. Z drugiej strony
Maryja Dziewica jest obecna w kulcie
pierwotnego Kościoła, jak ukazuje tu
Jej wprowadzenie do jednej z anafor



eucharystycznych, która przetrwała
do naszych czasów (na przykład,
anafora Hipolita), do niektórych
formuł chrzcielnych (na przykład,
rytuał Hipolita), dawnej hymnografii
(ody Salomona, wyrocznie
sybilińskie, i tak dalej). To samo
można wywnioskować z istnienia
niektórych budowli sakralnych
poświęconych Maryi już przed IV
wiekiem w Palestynie i w
Aleksandrii, malowideł ściennych,
które znajdują się w katakumbach
albo słynnej modlitwy „Sub tuum
praesidium" (Pod Twoją obronę),
którą znaleziono na starożytnym
egipskim papirusie i którą zwykle
datuje się na koniec III wieku.

4. II Sobór Watykański w rozdziale
VIII konstytucji dogmatycznej Lumen
gentium (66-67)[4] mówi o kulcie
Najświętszej Maryi Panny w Kościele.
Objaśnia, że „Maryja, dzięki łasce
Bożej wywyższona po Synu ponad
wszystkich aniołów i ludzi, jako



Najświętsza Matka Boża, która
uczestniczyła w tajemnicach
Chrystusa, słusznie doznaje od
Kościoła czci szczególnej" (66).
Naucza również, że kult Maryi
Dziewicy, mimo jego szczególnego
charakteru, jest istotowo odmienny
od kultu Wcielonego Słowa, jak
również Ojca i Ducha Świętego, a
równocześnie jak najbardziej sprzyja
temu kultowi (ibidem). Zachęca
również wiernych, żeby z hojnością
ożywiali kult Najświętszej Maryi
Panny, przede wszystkim liturgiczny,
a równocześnie nalega, aby wierni
„praktyki i zbożne ćwiczenia ku Jej
czci zalecane w ciągu wieków przez
Urząd Nauczycielski cenili
wysoko" (67).

Paweł VI poświęcił kultowi Maryi
adhortację apostolską Marialis cultus
z 2 lutego 1974 roku. We wstępie
przypomina, że rozwój pobożności
maryjnej „jest czymś wyróżniającym
samą pobożność Kościoła", a



równocześnie wkracza „w ten jakby
nurt jednego kultu, który słusznie
nazywa się chrześcijańskim,
ponieważ od Chrystusa bierze
początek i skuteczność, w Chrystusie
znajduje pełny i doskonały wyraz
oraz przez Chrystusa w Duchu
Świętym prowadzi do Ojca" (ibid.).
Papież przypomina, jak reforma
liturgii rzymskiej, a konkretnie jej
kalendarza powszechnego sprawiła,
„że wspomnienie Matki Bożej zostało
włączone w roczny cykl tajemnic
Syna w bardziej organiczny sposób i
w ściślejszym powiązaniu z tymi
tajemnicami" (2). Zaznacza również,
że reforma ksiąg liturgicznych
ułatwiła właściwą perspektywę, aby
spojrzeć „na Maryję Dziewicę w pełni
tajemnicy Chrystusa i zgodnie z
tradycją uznano owo szczególne
miejsce, jakie w kulcie
chrześcijańskim przypada Tej, która
jest świętą Bożą Rodzicielką i
dostojną Towarzyszką
Odkupiciela" (15) i podkreśla, że „kult



oddawany obecnie przez Kościół
powszechny Najświętszej Bożej
Rodzicielce wypływa i przedłuża
oraz nieustannie powiększa tę cześć,
jaką w każdym czasie okazywał Jej
Kościół, bardzo starannie badając
prawdę i zawsze troszcząc się o
godność form" (ibid.). Przypomina,
że Maryja Dziewica jest również
„wzorem ducha pobożności, w
którym Kościół zarówno czci jak i
przeżywa Boskie tajemnice. To, że
Maryja Dziewica może być wzorem
w tej dziedzinie, wynika stąd, że
Kościół uważa Ją za najznakomitszy
wzór i świadectwo wiary, miłości i
doskonałego zjednoczenia z
Chrystusem" (16).

Druga część adhortacji apostolskiej
zajmuje się wytyczaniem wzorów
służących odnowieniu pobożności
maryjnej. Wskazuje ona na cztery
cechy charakteryzujące autentyczną
pobożność maryjną: pobożność ta
ma być trynitarna, chrystologiczna,



pneumatologiczna i eklezjologiczna.
Następnie zaś daje cztery wskazówki,
które należy mieć na uwadze w tym
zadaniu odnowy: biblijną,
liturgiczną, ekumeniczną i
antropologiczną. Trzecia część
adhortacji apostolskiej mówi o
dwóch nabożeństwach maryjnych:
modlitwie Anioł Pański i różańcu.
Natomiast na zakończenie
dokumentu zostaje objaśniona
teologiczna i duszpasterska wartość
kultu Maryi Dziewicy.

Dnia 15 sierpnia 1986 roku, w
ramach liturgicznej i maryjnej
odnowy, Kongregacja do spraw Kultu
Bożego zaaprobowała ogłoszenie
„Zbioru Mszy o Najświętszej Maryi
Pannie" — zestawu 46 mszy, „aby
szerzyć właściwą cześć względem
Bogarodzicy"[5]. Kongregacja
tłumaczy, że racja bytu Mszy o
Najświętszej Maryi Pannie wynika „z
Jej najgłębszego udziału w historii
zbawienia. Kościół bowiem,



wspominając udział Matki Pana w
dziele odkupienia lub rozważając Jej
przywileje, przede wszystkim
obchodzi wydarzenia zbawcze, w
których Najświętsza Panna, dzięki
zbawczym zamysłom Boga,
uczestniczyła ze względu na
misterium Chrystusa"[6].

Katechizm Kościoła Katolickiego,
ogłoszony 11 października 1992
roku, ofiaruje zwięzłą syntezę na
temat kultu Najświętszej Maryi
Panny w punkcie 971. W oparciu o II
Sobór Watykański i adhortację
apostolską Marialis cultus
przypomina, że pobożność maryjna
jest wewnętrznym elementem kultu
chrześcijańskiego i że szczególny
kult, poprzez który oddaje się Jej
cześć, jest istotnie różny od kultu
uwielbienia zastrzeżonego dla Osób
Boskich. Na zakończenie Katechizm
stwierdza, że ten kult znajduje swój
wyraz w świętach liturgicznych
poświęconych Matce Bożej i w



modlitwie maryjnej jak Różaniec
Święty.

5. Pobożność maryjna, która, jak
widzieliśmy, jest tak głęboko
zakorzeniona w życiu Kościoła, jest i
była w logiczny sposób obecna na
przestrzeni wieków w życiu dzieci
Kościoła i tak wielu instytucji
kościelnych. Dlatego jest naturalne,
że jest ona również obecna w Dziele i
w życiu jego Założyciela. Święty
Josemaría twierdził, że Opus Dei
zrodziło się i rozwinęło pod
płaszczem Najświętszej Maryi Panny.

To macierzyńskie wstawiennictwo
Najświętszej Maryi Panny jest
poświadczone z jednej strony w Jej
obecności we wszystkim, co dotyczy
drogi prawnej Dzieła. Kolejne etapy
prawne, które znalazły swoje
zwieńczenie 28 listopada 1982 roku
w erygowaniu Opus Dei jako
prałatury personalnej, były
udzielane ręką Naszej Pani. Do Maryi



uciekał się również Święty Josemaría
Escrivá niezliczoną ilość razy, aby
przezwyciężać trudności powstające
przy pokonywaniu tej drogi prawnej
i Jej powierzał się podczas licznych
pielgrzymek, które odbył do różnych
maryjnych sanktuariów w Europie i
w Ameryce.

6. Uciekał się do Maryi Dziewicy
zawsze wtedy, kiedy Pan dopuszczał,
aby pojawiały się ciężkie
przeciwności, jak, na przykład, na
początku dekady lat pięćdziesiątych
ubiegłego wieku. Był to jeden ze
szczytowych momentów „sprzeciwu
dobrych", którzy działali, uważając,
że czynią przysługę Bogu[7]. „Nie
wiedząc do kogo powinienem się udać
tutaj na ziemi, skierowałem się, jak
zawsze do Nieba. 15 sierpnia 1951
roku, po pielgrzymce — czemuż tego
nie wyznać? — pokutnej, dokonałem
w Loreto poświęcenia Dzieła
Najsłodszemu Sercu Maryi"[8].



Święty Josemaría powrócił bardzo
zadowolony z tej podróży, pewien, że
pozostawił wszystkie swoje troski w
dobrych rękach. Cor Mariae
Dulcissimum, iter para tutum,
powtarzał stale, a wraz z nim
wszystkie jego dzieci. Chciał, żeby
była to już na zawsze stała
modlitwa[9]. Z tym samym aktem
strzelistym na ustach jednoczyli się
również wierni Dzieła z jego
Założycielem i z jego pierwszym
następcą, aby prosić Błagającą
Wszechmoc o ostateczne
rozwiązanie prawne dla Dzieła.

7. Całe życie Świętego Josemaríi jest
pełne jego miłości do Najświętszej
Maryi Panny. Nie chciał stawiać
siebie za przykład w niczym z
wyjątkiem miłości do Maryi, którą
kochał do szaleństwa. Całe jego życie
jest pełne miłości do Maryi Dziewicy
i, w sposób nie mniej oczywisty,
miłości Maryi do niego. Od chwili
jego uzdrowienia, za



wstawiennictwem Matki Boskiej z
Torreciudad, kiedy miał dwa lata i
został uznany za nieuleczalnie
chorego przez lekarzy, do owego 26
czerwca 1975 roku, kiedy — wkrótce
po tym, jak pozdrowił wizerunek
Matki Bożej z Guadalupe w swoim
gabinecie — Pan zechciał zabrać go
do nieba.

8. Opus Dei jest zasadniczo maryjne.
Jest to część składowa duchowego
dziedzictwa otrzymanego od
Świętego Josemaríi. Nie jest możliwe
zrozumienie życia wiernego
Prałatury bez wielkiej miłości do
Matki Boga. Maryja Dziewica
znajduje się u początków
chrześcijańskiego powołania do Opus
Dei: „Bądź Maryi a będziesz
nasz"[10]. Za Jej pośrednictwem Pan
udziela łaski oddania. Dlatego
Założyciel mówił swoim dzieciom w 
Kuźni: „kochaj do szaleństwa Matkę
Bożą, która jest Matką naszą"[11].



W następujący sposób wspominał
swoje wizyty w sanktuarium
Najświętszej Maryi Panny na
Kolumnie (del Pilar) w Saragossie: 
„Dlatego Bóg chce, żebyśmy
przybliżali się do Matki Bożej del
Pilar: abyśmy czuli się pocieszeni
przez zrozumienie, miłość i moc
naszej Matki i aby wtedy wzrastała
nasza wiara, umacniała się nasza
nadzieja, żywsza stawała się nasza
troska o służbę z miłością wszystkim
duszom. I abyśmy mogli z radością i z
nowymi siłami oddać się na służbę
innym, uświęcać naszą pracę i nasze
życie, jednym słowem: czynić Bożymi
wszystkie ziemskie drogi"[12].

9. Drogą służącą do tego, aby wciąż
bardziej miłować Najświętszą Maryję
Pannę, są normy i zwyczaje maryjne,
które od rana do nocy ułatwiają
wiernym Opus Dei przybywanie do
Niej we wszystkich sytuacjach:
„Rozpoczynamy od modlitw ustnych,
które wielu z nas powtarza od



dzieciństwa; są to gorące a
równocześnie proste słowa,
kierowane do Boga i Jego Matki,
która jest również naszą Matką.
Ciągle jeszcze rano i wieczorem, i to
nie tylko czasami, lecz zawsze,
odnawiam ofiarowania, którego
nauczyłem się od moich rodziców: O
Pani moja, o Matko moja! Ofiaruję Ci
się całkowicie, a na dowód mojego
synowskiego uczucia poświęcam Ci
tego dnia moje oczy, moje uszy, mój
język, moje serce..."[13]. Święty
Josemaría zachęcał też do mówienia
wielu aktów strzelistych do
Najświętszej Dziewicy w ciągu dnia:
„Starajmy się w ciągu dnia kierować
ku Niej — w sercu, bez konieczności
używania słów — krótkie modlitwy,
akty strzeliste. Chrześcijańska
pobożność nagromadziła wiele
takich płomiennych wezwań w
Litanii Loretańskiej, którą odmawia
się przy Różańcu świętym. Ale każdy
może je pomnażać, kierując do Niej
nowe pochwały, mówiąc do Niej to,



czego — z powodu pewnego
skrępowania, które Ona rozumie i
uznaje za słuszne — nie
odważylibyśmy się wypowiedzieć na
głos"[14]. Pobożność maryjna
zajmuje pierwsze miejsce po Trójcy
Przenajświętszej w życiu
wewnętrznym: „ponad Nią jest tylko
Bóg". Mówiąc o Maryi Dziewicy,
stwierdzał: „Radzę ci — na
zakończenie — abyś osobiście, jeżeli
tego jeszcze nie zrobiłeś, doświadczył
macierzyńskiej miłości Maryi. Nie
wystarczy wiedzieć, że Ona jest
Matką, uważać Ją za Matkę i tak o
Niej mówić. Ona jest twoją Matką, a
ty jesteś Jej synem; Ona kocha cię tak,
jak gdybyś był Jej jedynym dzieckiem
na tym świecie. Traktuj Ją zatem
odpowiednio: Mów Jej o wszystkim,
co przeżywasz, czcij Ją, kochaj Ją!
Nikt nie może uczynić tego za ciebie,
ani też lepiej od ciebie, jeżeli nie
uczynisz tego sam.



Zapewniam cię, że jeśli wkroczysz na
tę drogę, odkryjesz wkrótce całą
miłość Jezusa Chrystusa. Zyskasz
przekonanie, że jesteś włączony w
niewypowiedziane życie Boga Ojca,
Boga Syna i Boga Ducha Świętego.
Otrzymasz siłę do całkowitego
podporządkowania się Woli Bożej,
wzrastać będzie w tobie pragnienie
służby wszystkim ludziom. Będziesz
takim chrześcijaninem, jakim czasem
pragniesz być: pełnym uczynków
miłości bliźniego i sprawiedliwości,
radosnym i mocnym, wyrozumiałym
wobec innych a wymagającym
wobec siebie"[15].

J. A. Riestra

Listopad 2010

------------------------------------------------------------------

Bibliografia podstawowa

1. Oczywiście na pierwszym miejscu
znajdują się opublikowane pisma



Świętego Josemaríi Escrivy. Mogą być
szczególnie użyteczne (dlatego że
skupiają się na omawianym temacie)
homilie o Najświętszej Maryi Pannie
opublikowane w To Chrystus
przechodzi i Przyjaciele Boga, 
Recuerdos del Pilar, Droga, i tak dalej.

2. Dużą pomoc w tej kwestii ofiaruje
również Álvaro Del Portillo, O
Założycielu Opus Dei, Wydawnictwo
Księży Marianów MIC, Warszawa
2004; Javier Echevarría, 
Wspomnienie o świętym Josemaríi
Escrivie założycielu Opus Dei,
Wydawnictwo Księży Marianów MIC,
Warszawa 2006; Idem, El amor a
María Santísima en las enseñanzas de
Mons. Escrivá de Balaguer, w Palabra
156-157 (1978), ss. 341-345. W wielu
opublikowanych biografiach
znajdują się również liczne epizody
ukazujące pobożność maryjną
Świętego Josemaríi.



3. Inne mogące pomóc prace to:
Federico Delclaux, Santa María en los
escritos del Beato Josemaría Escrivá,
Rialp; José Antonio Riestra, La
maternità spirituale di Maria
nell'esperienza mariana di San
Josémaría Escrivá, en "Annales
Theologici" 16 (2002), pp. 473-489; A.
Blanco, Madre de Dios y Madre de los
hombres. Studio sulla devozione
mariana di San Josemaría e sul
rapporto con l'unità di vita, w: 
Romana 19 (2003), ss. 292-320.

4. Jeśli chodzi o wizję całościową,
można zapoznać się z: José Luis
Bastero Eleizalde, María, Madre del
Redentor, 2ª ed., Eunsa; M. Ponce
Cuéllar, María, Madre del Redentor y
Madre de la Iglesia, Herder; S. De
Fiores – S. Meo (edd.), Nuevo
diccionario de mariología, Ediciones
Paulinas.

----------------------------------------------------------------------



[1] Cfr. Św. Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, II-II, q. 82, a.1.

[2] Cfr. Św. Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, II-II, q. 81, 5.

[3] Cfr. Św. Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, II-II, q. 82, 2 ad 1.

[4] II Sobór Watykański, konstytucja
dogmatyczna Lumen gentium:

66. Maryja, dzięki łasce Bożej
wywyższona po Synu ponad
wszystkich aniołów i ludzi, jako
Najświętsza Matka Boża, która
uczestniczyła w tajemnicach
Chrystusa, słusznie doznaje od
Kościoła czci szczególnej. Już też od
najdawniejszych czasów
Błogosławiona Dziewica czczona jest
pod zaszczytnym imieniem Bożej
Rodzicielki, pod której obronę
uciekają się w modlitwach wierni we
wszystkich swoich przeciwnościach i
potrzebach. Zwłaszcza od czasu
Soboru Efeskiego wzrastał



przedziwnie kult Ludu Bożego dla
Maryi wyrażający się we czci i
miłości, w inwokacjach i
naśladowaniu, zgodnie z proroczymi
słowami Jej samej: «Błogosławioną
zwać mnie będą wszystkie narody,
albowiem uczynił mi wielkie rzeczy,
który możny jest» (Łk 1, 48). Kult ten
— taki jak zawsze istniał w Kościele
— choć zgoła wyjątkowy, różni się
przecież w sposób istotny od kultu
uwielbienia, który oddawany jest
Słowu wcielonemu na równi z Ojcem
i Duchem Świętym, i jak najbardziej
sprzyja temu kultowi. Albowiem
rozmaite formy pobożności
względem Bożej Rodzicielki, jakie
Kościół w granicach zdrowej i
prawowiernej nauki zatwierdził
stosownie do warunków czasu i
miejsca oraz stosownie do
charakteru i umysłowości wiernych,
sprawiają, że gdy Matka czci doznaje,
to poznaje się, kocha i wielbi w
sposób należyty i zachowuje się
przykazania Syna, przez którego



wszystko (por. Kol 1, 15-16) i w
którym wiekuistemu Ojcu
«spodobało się, aby przebywała…
wszelka pełność» (1 Kol 1, 19).

67. Sobór święty umyślnie podaje do
wiadomości tę katolicką naukę,
napominając równocześnie
wszystkich synów Kościoła, aby
szczerze popierali kult
Błogosławionej Dziewicy, szczególnie
liturgiczny, a praktyki i zbożne
ćwiczenia ku Jej czci zalecane w
ciągu wieków przez Urząd
Nauczycielski cenili wysoko i to, co
postanowione było w minionych
czasach o kulcie obrazów Chrystusa,
Błogosławionej Dziewicy i Świętych,
pobożnie zachowywali. Teologów zaś
i głosicieli Słowa Bożego gorąco
zachęca, aby w rozważaniu
szczególnej godności Bogarodzicielki
wystrzegali się pilnie zarówno
wszelkiej fałszywej przesady, jak i
zbytniej ciasnoty umysłu. Studiując
pilnie pod przewodem Urzędu



Nauczycielskiego Pismo Święte,
Ojców i doktorów oraz liturgie
Kościoła, niechaj we właściwy sposób
wyjaśniają dary i przywileje
Błogosławionej Dziewicy, które
zawsze odnoszą się do Chrystusa,
źródła wszelkiej prawdy, świętości i
pobożności. Niech się pilnie
wystrzegają wszystkiego, cokolwiek
w słowach lub czynach mogłoby
braci odłączonych lub jakichkolwiek
innych ludzi wprowadzić w błąd co
do prawdziwej nauki Kościoła.
Niechaj następnie wierni pamiętają o
tym, że prawdziwa pobożność nie
polega ani na czczym i
przemijającym uczuciu, ani na
jakiejś próżnej łatwowierności, lecz
pochodzi z wiary prawdziwej, która
prowadzi nas do uznawania
przodującego stanowiska
Bogarodzicielki i pobudza do
synowskiej miłości ku Matce naszej
oraz do naśladowania Jej cnót.



[5] Zbiór Mszy o Najświętszej Maryi
Pannie, Wprowadzenie teologiczne i
pastoralne, 2, (str. 11).

[6] Ibidem, 6 (str. 12).

[7] Cfr. na przykład, A. de
Fuenmayor-V. Gómez-Iglesias-J.L.
Illanes, El itinerario jurídico del Opus
Dei, historia y defensa de un carisma,
Eunsa, str. 92.

[8] Św. Josemaría Escrivá, cytat
zmodyfikowany za: A. Vázquez de
Prada, Założyciel Opus Dei, t. III.

[9] Cfr. A. Vázquez de Prada, 
Założyciel Opus Dei, t. III.

[10] Św. Josemaría Escrivá, Droga,
494.

[11] Św. Josemaría Escrivá, Kuźnia,
77.

[12] Św. Josemaría Escrivá, Recuerdos
del Pilar, artykuł opublikowany w El
Noticiero de Zaragoza, 11-X-1970.



[13] Św. Josemaría Escrivá, 
Przyjaciele Boga, 296.

[14] Św. Josemaría Escrivá, 
Przyjaciele Boga, 293.

[15] Idem.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/27-poboznosc-maryjna/
(13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/27-poboznosc-maryjna/
https://opusdei.org/pl-pl/article/27-poboznosc-maryjna/

	Pobożność maryjna

