opusdei.org

2 pazdziernika 1928
roku: wizja
zalozycielska

Z okazji rocznicy zalozenia
Opus Dei podajemy 11 rozdziat
z ksigzki Gerdarda J.M. van der
Aardwega, "Swiety
Codziennosci”, wyd. M. Krakow
2020.

02-10-2025

Wiecej o ksigzce

Na poczatku pazdziernika 1928 roku
Josemaria Escriva mieszkat w
Madrycie w domu przeznaczonym


https://wydawnictwom.pl/biografie-i-wywiady/5539-swiety-codziennosci-swiety-josemaria-escriva-oczami-psychologa-9788380435650.html

dla ksiezy. 2 pazdziernika po
porannej Mszy Swietej przegladal w
pokoju swoje osobiste notatki
(Apuntes intimos — Zapiski
wewnetrzne), gdy nagle

» Zobaczy?” [to], czego BOg od niego
zadat. ,Otrzymalem wizje Dzieta jako
calosci... Poruszony upadlem na
kolana - bylem sam w pokoju, miedzy
jedna nauka a druga - skladalem
dzieki Bogu, i ze wzruszeniem
przypominam sobie, jak slyszalem
dzwiek dzwonow parafii
NajsSwietszej Marii Panny od
Aniolow”.[1] Bylo to Swieto Aniolow
Strozow. Bicie dzwondw, z jego
szczegolng, przenikliwg, odwotujaca
sie do glebszych odruchdéw duszy
silg, jak glos z innego Swiata, z calg
pewnoscia byl bardzo odpowiednig
oprawg dla tego boskiego wezwania.
Jego brzmienie na zawsze pozostato
w uszach Josemarii. Co jednak wtedy
“zobaczy?’? Ostatnimi czasy, by¢
moze nawet przez ostatnich kilka lat,
miewal pewne “natchnienia”



wewnetrzne, ktore odczytywat jako
pochodzace “z gory”. Byly to “iskry”,
“pomysty”, “koncepcje”.[2] Jeszcze
stosunkowo niedawno miat odczucie,
dzieki ktoremu stato sie dla niego
jasne, Ze na “odpowiedz” nie bedzie
juz musial dtugo czekac i opanowat
g0 niewypowiedziany entuzjazm:
»...] wymawiatem, krzyczac,
wysSpiewujac, jak tylko moglem,
stowa, ktore na pewno, jesli nie
wypowiedzieliscie [ich] na glos, to
wypowiadalo je wasze serce: ignem
veni mittere in terram et quid volo nisi
ut accendatur! Przyszedlem rzucic
ogien na ziemie i jakze bardzo
pragne, zeby on juz zaplonal!”[3] (Lk
12,49) Od dluzszego czasu chciat
skoncentrowac sie na tym, aby
przezywanie wiary nie odbywatlo sie
w oderwaniu od reszty zycia
chrzescijanina. Przeczuwal tez, ze
Bog mial w stosunku do ludzkosci
taki czy inny “plan mitosci”, jego
glowe zaprzatala niejasna mysl, ze
pojawi sie jakas wspolnota lub ruch



religijny, w ktorym bedzie musial
odegrac pewna role[4], jednak
wszystko razem wziete -byly to
jedynie niewyrazne fragmenty, luzne
kawalki bez zwigzku czy sensu. A
wszystko zmienilo sie nagle, w ciggu
kilku chwil pod wplywem
ostatecznej wizji wewnetrznej. Te nie
polaczone ze sobg “iskierki” staly sie
teraz czescia spojnej calosci: Dziela,
Opus Dei. Josemaria miatl to Dzielo
zorganizowac i kierowac nim.

Niemozliwe jest wierne odtworzenie
obrazu przedstawiajacego owa wizje
zalozycielskg. Josemaria spalil
wszystkie dotyczace jej zapiski z
obawy, aby nie “dopatrywano sie w
nich czegos szczegolnego”[5]; miaty
bowiem zbyt intymny charakter. Nie
widzial konkretnych twarzy (raczej
same postaci), ani kobiet (moze tez i
niekoniecznie mezczyzn), byly tow
kazdym razie ogromne rzesze ludzi,
ktorzy zostali powolani przez Boga
do tego, aby stac sie Swietymi.



Poprzez [swoj3] zwyczajna prace, w
miejscu, w jakim zyli, poprzez
codzienne obcowanie w swoim
najblizszym otoczeniu z innymi
(apostolstwo) mieli prowadzi¢ ich do
Chrystusa.[6] Ludzie ci wchodzili w
sklad uniwersalnej organizacji
koscielnej o wyraznej, precyzyjnie
uporzadkowanej strukturze.
Organizacji, nie “ruchu”. Odnosimy
wrazenie, ze Josemaria otrzymat
abstrakcyjng, “niezwerbalizowang”
wizje, jak miala wygladac
organizacja Dziela, ktorej na samym
poczatku nie mogt tak dokladnie
okreslic¢ stowami. Ostateczng forme
mial nadac organizacji w praktyce,
dzialajac metoda prob i bledow”,
coraz bardziej szczegdlowo
precyzujac to, co ujrzat jako zaledwie
“pomys?”. Byl on jednak na tyle
wyrazny, ze pozniej, aby go
dokladnie zrealizowac, Josemaria
mogt zdecydowanie odrzucic¢
niektdre utrudnienia, mowiac:,nie o
to chodzilo” (na przykiad, gdy



wladze koScielne probowaly
uregulowac sytuacje prawna Dziela,
zgodnie z istniejacymi przepisami
koscielnymi dotyczgacymi zakonow,
kongregacji czy “poboznych
stowarzyszen”). Wizja zalozycielska
nie miata prawdopodobnie
autentycznie wizualnego charakteru,
choc istniejgce przestanki zdaja sie
nie wyklucza¢ pewnej wizualizacji.
Miala raczej charakter intelektualny:
przekazane zostalo w nim poznanie,
“wiedza”.

Organizacja, jaka zobaczyl, sama w
sobie byla czyms$ zupeinie nowym.
Idea, zgodnie z ktdra chrzescijanin
moze uswiecac sie w Swiecie,
podazajac za wlasnymi zwyklymi
ziemskimi sprawami i czynigc z nich
“co$ milego Bogu”, a nie poprzez
pewnego rodzaju stawanie sie
zakonnikiem posrod swiata, byla, jak
na éwczesne czasy troche dziwna, a
tu i owdzie wzbudzala nawet
podejrzenia. Wygladato to na pogon



za nowosciami, poniewaz idee te
przed wiekami, w roznych okresach
mniej lub bardziej, stracono z oczu.
Jednak sama w sobie byla ona “ stara
jak Ewangelia”.[7] USwiecac sie, nie
pomimo codziennej pracy i
zwyczajnych zajec, lecz poprzez
zwykle czynnosci i zajecia. Opus Dei
uzywa na to okreslenia: “by¢
kontemplacyjnym posrod Swiata” lub
“wykonywac prace Marty z MitoScia
Marii” (wskazujgc na siostry Lazarza
w Betanii).[8] Badz tez: zyc¢
nasladujac codzienne zycie
zawodowe Jezusa, Maryi i Jozefa w
Nazarecie.[9] “...Jezus Chrystus
prowadzil zwyczajne zycie - mozna
powiedziec: [zycie] takie jak nasze —
ludzkie i zarazem Boze. Takze tam, w
owym skromnym i nieznanym
warsztacie rzemieslniczym, Jezus
wykonywatl wszystko doskonale, tak
jak pozniej na oczach ttumow?”.[10]
Cho¢ Ewangelie w swoim opisie nie
uzywaja tak wielu stow, nie ma
powodu, aby sadzic, Ze Jezus nie



pracowal, jak to bylo w tamtych
czasach w zwyczaju, u swojego ojca.
Takze siostra Lucja, w swoich
przemysleniach na temat objawien
fatimskich, ktore dojrzewaly w niej
przez cale dlugie zycie, podaje te role
jako przykilad: “Jezus ... jest
robotnikiem, ktory z pokora pracuje
W warsztacie swojego ojca. Jest
skromnym i oddanym mlodym
cztowiekiem...”.[11] Tak jak Chrystus
pracowat dla chwaly Bozej i pozytku
bliznich, tak tez powinni czynic jego
uczniowie. “Dlatego praca, ktdra
wypelnia nasz dzien i pochlania
wszystkie nasze sily, winna by¢
ofiarg godna Stwarcy, operatio Dei,
praca Boza i dla Boga. Stowem,
zadaniem wykonanym nienagannie”.
[12]

Ponizsze wyjasnienia samego
zalozyciela na temat “Dziela” i
szeregu jego aspektow — pracy
rozumianej jako realizacja
powotlania do swietosci, jako



modlitwa, jako Srodek do gloszenia
Krolestwa Bozego, jako sposob
¢wiczenia sie w cnotach ludzkich,
prowadzenia dzialalnosci
apostolskiej...— pomoga nam jak
najlepiej przyblizy¢ sie do zrdodia:
“Musimy zawsze znajdowac sie w
obliczu calych rzesz ludzkich,
poniewaz nie ma takiego cztowieka,
ktorego bysmy nie kochali, ktorego
nie staraliby$Smy sie poznac i
zrozumiec. Interesuja nas wszyscy,
poniewaz wszyscy maja dusze, ktéra
powinna by¢ zbawiona, poniewaz
wszystkim mozemy — w imieniu Boga
— zanie$¢ zaproszenie do tego, by
szukali w Swiecie doskonalosci
chrzescijanskiej, powtarzajac im:
estote ergo vos perfecti, sicut et Pater
vester caelestis perfectus est (Mt 5,
48); badzcie wiec wy doskonali, jak
doskonaly jest Ojciec wasz niebieski”.
[13] “... powtarzamy.. Ze Swietos¢ nie
jest rzeczg przeznaczong dla os6b
uprzywilejowanych: ze wszystkich
nas Pan powoluje, ze od wszystkich



nas oczekuje Milosci, tam gdzie sie
znajdujemy, od wszystkich,
jakikolwiek nie bylby ich stan, ich
zawod i zajecie. Poniewaz to
zwyczajne zycie, najzwyklejsze,
niepozorne, moze by¢ srodkiem do
uzyskania Swietosci, nie jest
konieczne, by porzuci¢ swoje wlasne
miejsce w Swiecie, aby szukac Boga,
jezeli Bog nie obdarzy jakiejs duszy
powolaniem zakonnym, poniewaz
wszystkie drogi ziemskie moga stac
sie okazja do spotkania z
Chrystusem”.[14] Uswiecajaca droga
codziennej pracy (i codziennych
obowiazkow) dotyczy wiec kazdego.
Przeciez zadanie dazenia do
Swietosci zostalo postawione
wszystkim ludziom. Nie tylko
cztonkom Opus Deli, tak jak nie
samym tylko katolikom (jak czesto
sie uwaza), nawet nie samym
wierzacym w Chrystusa. Zasady
moralne nie sg sprawg tylko dla
chrzescijan, idea, propagowana
wszedzie tam, gdzie niechrzescijanie



buntuja sie przeciwko ich
absolutnemu charakterowi, w
dzisiejszych czasach przede
wszystkim w sprawach dotyczacych
seksualnos$ci, malzenstwa, aborcji i
eutanazji: “Chcecie narzuci¢ nam
wasze chrzescijanskie normy”,
mowig, jak gdyby sami nie znali tych
norm i nie odczuwali potrzeby ich
przestrzegania. Siostra Lucja mowi
wprost: “Jak powiedzialam, ci, ktorzy
nie majg szczescia posiadania daru
wiary tez maja obowigzek
uswiecania sie, dzialajac zgodnie z
ludzkim sumieniem; z tych samych
powodow powinno sie stusznie
zakladac, ze wszyscy, ktorzy
przestrzegaja prawa naturalnego, nie
znajac nawet Boga, moga zostac
zbawieni”.[15]

Praca dla Boga musi by¢ praca
dobrze wykonang. “[...] To, co dla nas
niezwykle [...], to to, co jest
zwyczajne: to co zwykle, ale
wykonane w sposob doskonaly.



UsSmiechac sie zawsze, przechodzac
do porzadku dziennego nad
rzeczami, ktore mecza, ktore
przeszkadzaja — takze z ludzka
elegancja. By¢ hojnym bez granic.
Jednym stowem, uczynic¢ z naszego
zwyczajnego zycia jedna ciggla
modlitwe”.[16] Scile biorgc, cala
duchowosc¢ chrzescijanska jest
ponadczasowa. Nie powinno nas
wobec tego dziwic, ze rzymski Swiety
Filip Neri (1515-1595) mial te sama
pasje: “To, co zwyczajne, musimy
czyni¢ w sposob nadzwyczajny
(dobrze)”.[17] Na temat zaleznoS$ci
pomiedzy tym, co “zwyczajne” i
doskonaleniem sie w cnotach: “W
tym zwyczajnym zyciu, kiedy
przemierzamy ziemie z naszymi
kolegami z pracy — jak mowi
hiszpanskie przystowie — kazda owca
Ze SW0ja parg, tak tez jest w naszym
zyciu — Bog, Nasz Ojciec daje nam
sposobnos¢, bySmy ¢wiczyli sie we
wszystkich cnotach, bySmy
praktykowali milos¢, mestwo,



sprawiedliwos$c, uczciwosc,
umiarkowanie, ubdstwo, pokore,
postuszenstwo...”.[18] Owo “z
naszymi kolegami z pracy” (“kazda
owca ze swojg para”) stanowi
kluczowy punkt duchowosci Opus
Dei. “USwiecania sie posrod swiata”
itp. nie nalezy rozumie¢ w ten
sposob, jakby chrzescijanin zyt
wprawdzie wsrdd swoich ,kolegow
po fachu”, znajomych z pracy,
cztonkéw rodziny czy krewnych,
jednak w odosobnieniu, na wyspie,
jak mnich, ktéry w swoim habicie
wpada z wizyta na jeden dzien do
Swiata. Warunkiem przyblizania
Chrystusa Swiatu jest, zeby osoba
Swiecka najpierw utozsamiala sie
wewnetrznie i zewnetrznie z innymi
otaczajacymi ja ludzmi, stawala sie
jedna z nich, ale takze, aby pod
kazdym wzgledem czula
przynaleznos¢ do nich. Stac sie
Grekiem posrod Grekow, nie
odgrywajac tylko tej roli, lecz by¢
nim rzeczywiscie. Jedyne, w czym



chrzescijanin moze sie roznic¢ od
innych, to cnoty chrzescijanskie,
poza tym nie moze sie wyrozniac
swoim postepowaniem, postawa
zawodowq czy innymi aspektami
spolecznego
funkcjonowania.Zachowuje sie
naturalnie. Nie nosi lancucha z
krzyzem na piersi, nie sklada rak do
modlitwy, kiedy znajduje sie w
towarzystwie innych. Wszystko, co
czyni, powinno by¢ po prostu
Zwyczajne.

Ludzie, ktorzy daza do Swietosci
poprzez uswiecanie swoich zajec,
wspotuczestniczg w realizowaniu
“Przyjdz Krolestwo Twoje” naszego
Ojca. Chrzescijanin wspolpracujacy z
Bogiem i pracujacy dla Niego,
poszukuje Jego woli w swojej pracy i
codziennych zajeciach oraz stara sie
ja wypeiniac¢, pozwala bowiem Bogu
uzywac siebie jako narzedzia do
realizacji niewielkiej czastki
ogromnego, nie dajacego sie ogarnac,



Boskiego planu stworzenia i rozwoju:
“[...] jako dzieci Boze nie powinniSmy
odwracac sie od dzialalnosci w
doczesnych dziedzinach, posraod
ktorych Bog nas postawil po to,
zebysSmy je uswiecali [...] To
ustawicznie glositem od roku 1928:
naglaca potrzebe chrystianizacji
spoleczenstwa, wnoszenia w ten nasz
Swiat, we wszystkie dziedziny Zycia,
nadprzyrodzonego sensu, tak,
abySmy wszyscy angazowali sie w
wynoszenie naszych codziennych
obowiazkdow, zawodu czy funkcji do
porzadku laski”.[19] “ Wybral nas
sam Jezus Chrystus, [...] bySmy
znajdujac sie w samym srodku
Swiata, w ktorym nas postawil i od
ktorego nie chcial nas oddzielic,
szukali uSwiecenia we wilasnym
stanie. BysSmy, wyjasniajac
Swiadectwem zycia i stowa, ze
powolanie do Swietosci jest
powszechne, glosili osobom ze
wszystkich Srodowisk, a zwlaszcza
intelektualistom, ideat



chrzescijanskiej doskonalosci w
samym Srodku zycia
spolecznego”[20] (Nie nalezy
opacznie rozumie¢ sformutowania
“zwlaszcza intelektualistom”. Nie jest
prawda, zZe praca czy pozycja
intelektualistow sa traktowane jako
bardziej warto$ciowe niz nie-
intelektualistow. Spotkalismy sie juz
wczesniej z wyjasnieniem tego
“strategicznego” podejscia: im wiecej
$niegu stopnieje dzigki nam na
wierzcholkach gor, tym wiecej wody
spiynie dla tych, ktorzy zyja w nizej
polozonych miejscach). “[...] Zycie
tylko o tyle ma racje bytu, o ile
odzwierciedla wieczne krolestwo
Stworcy *.[21] To znaczy, ze “chcemy,
aby Chrystus panowal, regnare
Christum volumus!”.[22]

Krotko mowiac, Opus Dei jest
nasladowaniem Chrystusa (imitatio
Christi): “Jezus jest Wzorem:
nasladujmy Go! Nasladujmy Go,
shuzgc Kosciolowi Swietemu i



wszystkim duszom. Christum regnare
volumus (Chcemy, aby Chrystus
krolowal). Deo omnis Gloria (Cala
chwala Bogu). Omnes cum Petro ad
Jesum per Mariam (Wszyscy z
Piotrem do Jezusa, przez Maryje). W
tych trzech zdaniach zawarte sg trzy
cele Dziela: prawdziwe panowanie
Chrystusa, cata chwala i wszystkie
dusze dla Boga.”.[23]

Wypowiedzi te sa drobnymi
manifestami posiadajacymi wspolne
tresci. Styl Josemarii przypomina
nieco styl Swietego Pawtla. Kiedy o
czyms mowi, natychmiast pojawiaja
sie liczne dygresje zwigzane z danym
tematem. Pragnie rownoczesnie
wyrazic tak wiele za pomoca
zwiezlych, obrazowych sentencji, aby
mozliwie jak najlepiej trafi¢ do
stuchacza czy czytelnika. Jest
typowym tworcg aforyzmow, jego
wypowiedzi roja sie od celnych,
obrazowych sentencji. Trzy tysigce
“mysli” zawartych w trzech



glownych dzielach: Droga, Bruzda i
KuZnia, jest odbiciem sposobu jego
mysSlenia: silnie obrazowego,
natadowanego emocjami, zwiezlego,
ekspresywnego, a rownoczesnie
opanowanego, oryginalnego i
niezwykle osobistego. Zadnych
zbednych stow, kazda mys$l zawiera
istotne przestanie. Jednak z powodu
zwiezlego sposobu wypowiedzi i
nadzwyczaj osobistych skojarzen,
ktorych zwykle uzywa, nie zawsze —
i nie dla kazdego — wszystkie jego
zapiski staja sie od razu zrozumiale
(Ponadto szereg opisanych przez
niego krotkich scen, liczne uzyte
sformulowania i skojarzenia,
przywotujace najrozniejsze fakty,
odnosza sie do konkretnej,
hiszpanskiej rzeczywistosci tamtych
czasow. Dlatego nie kazde przestanie
dotyczace konkretnych “punktow”
zawartych w trzech wspomnianych
ksigzkach jest w naszym kraju
zrozumiate, badz do konca
zrozumiate; w wielu przypadkach



wskazane byloby dodanie krétkiego
komentarza objasniajacego). I tak na
przyklad przytoczone wiasnie “cum
Petro”, razem z Piotrem, jest
swoistym skrotem peinym
znaczenia. Oznacza on, ze
chrzescijanin przyswaja sobie cala
katolicka nauke wiary i moralnosci, a
nastepnie przezywa ja w swojej
pracy, malzenstwie i zyciu
spotecznym. To niemalo. Zawiera sie
W nim, miedzy innymi,
praktykowanie sprawdzonej przez
wieki wspanialej i zbawiennej dla
duszy cnoty mitosierdzia wobec dusz
czysccowych (nieszczesna, jak zadna
inna, “zapomniana grupa®),
nabozenstwo do Najswietszego Serca
Jezusa, zados¢uczynienie Bogu,
nabozenstwo do aniotow i do
osobistego Aniola Strdza, skladanie
drobnych, a czasem wiekszych ofiar,
umartwienia, a zwlaszcza regularne
przystepowanie do sakramentow
Swietych: Eucharystii, ale takze do
spowiedzi z jej niosgcym ukojenie



dla duszy, przynoszacym wolnos¢
dziataniem... Ukryta tu logika jest
oczywista. Ko$ciot katolicki zostat
zalozony przez Chrystusa, Boga-
Czlowieka (i zgodnie z Jego obietnicg,
jest prowadzony przez Ducha
Swietego)...lub tez nie zostal. Jezeli
jednak tak bylo, wowczas mial racje
dawny Ojciec Kosciota, Cyprian,
mowigc: “Nie moze mie¢ Boga jako
Ojca, kto nie ma Kosciota jako
Matki”. Nauka moralna, ktdora
jednoznacznie wyklada Magisterium,
Urzad Nauczycielski Kos$ciola, nie jest
juz zatem nieformalnym “nurtem
teologicznym”, lecz wyrazem Woli
samego Boga-Ojca. A papiezowi
nalezna jest najwyzsza czescC i
szacunek, mitosc 1 postuszenstwo, tak
jakby byl samym Piotrem, ktory
powrdcit do naszych czasow. Dlatego
kazda kolejna encyklika papieska jest
tak oczekiwana i pozadana. Jak
mowil Josemaria, Opus Dei jest w
rzeczywistosci “jedna wielka
katecheza”,[24] zarowno w teorii jak



1w praktyce. Jest to “nic innego” jak
tylko sposob na zycie na wskro$ po
katolicku.

Ksigzka

[1] pr, tom I, str. 327 (cyt. Vazquez de
Prada, A. The founder of Opus Dei,
Scepter, 2001.)

[2] pr, tom I, str. 277

[3] pr, tom I, str. 319

[4] pr, tom I, str. 326

[5] D, s. 63

[6] D, s. 65

[7] az, s. 60

[8] b, s. 10

[9] az, s. 57

[10] "Przyjaciele Boga", pkt. 56

[11] siostra Lucja, 2000, s. 166


https://wydawnictwom.pl/biografie-i-wywiady/5539-swiety-codziennosci-swiety-josemaria-escriva-oczami-psychologa-9788380435650.html

[12] "Przyjaciele Boga", pkt 55
[13] pr, tom I, str. 334

[14] pr, tom I, str. 334

[15] siostra Lucja, 2000, s. 194
[16] pr, tom I, str. 335

[17] F. Mérz, s. 175

[18] pr, tom I, str. 335

[19] "Przyjaciele Boga", pkt. 210
[20] pr, tom I, str. 338

[21] pr, tom I, str. 339

[22] tamze

[23] pr, tom I, str. 340

[24] az, s. 330




pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/2-pazdziernika-1928-roku-
wizja-zalozycielska/ (27-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/2-pazdziernika-1928-roku-wizja-zalozycielska/
https://opusdei.org/pl-pl/article/2-pazdziernika-1928-roku-wizja-zalozycielska/
https://opusdei.org/pl-pl/article/2-pazdziernika-1928-roku-wizja-zalozycielska/

	2 października 1928 roku: wizja założycielska

