
opusdei.org

19 marca –
uroczystość św.
Józefa

Modlitwa ożywia działania
Józefa. Modlitwa, która kieruje
spojrzenie na Jezusa. Patriarcha
działa z wolnością i pewnością,
która pochodzi z miłości.

19-03-2024

BIOGRAFIE wielkich osobistości są
często idealizowane przez niezwykłe
fakty i ważne przemówienia. Co
więcej, często są one umieszczane w
kontekście kryzysu egzystencjalnego



lub społecznego, gdzie ich wkład jest
ewidentnie ważny. Postać Józefa,
wzbudzająca tak wielką pobożność
przez wieki, jest dla nas zaskakująca:
Ewangelie nie przekazują żadnych
jego słów, a jego czyny były na ogół
zwykłe, bez większego dramatyzmu.
Dla naszych oczu jawi się on nawet
jako postać dyskretna. Jednak «św.
Józef przypomina nam, że wszyscy ci,
którzy są pozornie ukryci lub
znajdują się w „drugiej linii”,
odgrywają niezrównaną rolę w
historii zbawienia» [1].

Chociaż w jego życiu nie widzimy
żadnych niezwykłych działań, pełne
aktywności jest jego życie
wewnętrzne. To człowiek, który
potrafił odpowiedzieć na wyzwania
w ciszy modlitwy i który z tego
powodu mógł działac z wolnością,
jaka emanuje z prawdziwej miłości.

«Ewangelie mówią wyłącznie o tym,
co Józef „uczynił”; pozwalają nam



jednak odkryć w jego „czynach” –
ukrytych przez milczenie – klimat
głębokiej kontemplacji [2]. Św. Jan
Paweł II odsłania przed nami w ten
sposób tajemnicę czynów świętego
Patriarchy: całe jego życie było
prawdziwą modlitwą. Józef był
wrażliwy na głos Boga ukryty za
wszystkimi wydarzeniami i
wszystkimi ludźmi; to pozwalało mu
słuchać Go nawet w niewyraźnych
obrazach snów. Pismo Święte mówi
nam, że podczas snu odkrył
powołanie, które wypełniło
wszystkie dni jego życia: opieka nad
Jezusem i Maryją. We śnie odwiedził
go anioł, aby objawić mu plan Boży i
w ten sposób spełnić jego pragnienie
szczęścia w pełnieniu woli Jahwe
(por. Mt 1,20). Nawet w tych
momentach nie słyszymy odpowiedzi
Józefa na anielskie przesłanie;
zauważamy jedynie, że od tego
momentu wszystko co robi jest
najlepszą odpowiedzią na Boże
prośby.



Między życiem wewnętrznym św.
Józefa a jego zewnętrznymi
przejawami nie ma już żadnej
szczeliny, ponieważ on sam
przekształca swoje życie w drogę
modlitwy. Tylko tak głęboko
kontemplująca dusza, jak jego, może
przekształcić marzenie Boga w swoje
własne. Św. Josemaría nieustannie
nauczał o głębi, która wiąże się z
takim zjednoczeniem tego, co boskie
z tym, co ludzkie: „Przyzwyczajcie się
do poszukiwania bliskości Chrystusa
z Jego Matką i z Jego Ojcem, Świętym
Patriarchą, a wtedy będziecie mieli
to, czego On od nas oczekuje: życie
kontemplacyjne. Ponieważ będziemy
jednocześnie, na ziemi i w niebie,
zajmować się sprawami ludzkimi w
sposób Boży”[3].

PO NARODZINACH Jezusa w
Betlejem, pośród ubóstwa, święty
Patriarcha nigdy nie męczył się
kontemplowaniem oblicza Boga,
który stał się dzieckiem. Łatwo sobie



wyobrazić jego pełne miłości
spojrzenie utkwione w Jezusie
podczas pierwszej nocy, jaką spędził
na ziemi. W miarę upływu lat
nieustannie wspominał ten pierwszy
Boży sen, który otworzył przed nim
niespodziewany horyzont:
możliwość zabrania Maryi z
Dzieciątkiem do swojego domu.
Modlitwa Józefa nabierała jednak
kształtu z biegiem czasu, w rytmie
życia Jezusa i zwykłych wydarzeń.
«Dla św. Józefa życie Jezusa było
ciągłym odkrywaniem własnego
powołania»[4]. Jego życie
kontemplacyjne nigdy nie było
usprawiedliwieniem dla bierności.
Wręcz przeciwnie: niepewny spokój
Betlejem zostaje przerwany przez
kolejny sen: Bóg poleca mu, by udał
się wraz z rodziną na wygnanie do
Egiptu. I właśnie dlatego, że jego
modlitwa jest ogniem, który rozpala,
natychmiast wyrusza w drogę. Od
św. Józefa uczymy się, że każda
prawdziwa odnowa, każdy nowy



impuls rodzi się z kontemplacji
Jezusa, która prowadzi nas do
dialogu z Bogiem.

Życie Świętej Rodziny, jeszcze w
Nazarecie, można opisać w
następujący sposób: «Syn Boży jest
ukryty przed ludźmi i tylko Maryja i
Józef strzegą Jego tajemnicy i żyją nią
na co dzień: Słowo Wcielone wzrasta
jako człowiek w cieniu swoich
rodziców, ale jednocześnie pozostają
oni ukryci w Chrystusie, w Jego
tajemnicy, żyjąc Jego
powołaniem»[5]. W oczach ludzi z
wioski nic nadzwyczajnego nie
działo się w tym świętym domu,
który w pewien sposób jest dla nas
także wzorem modlitwy w zwykłym
życiu. My również możemy żyć
ukrytym życiem Chrystusa. Życie
Józefa i Maryi rozwija się w
nieustannym dialogu z Jezusem: żyją,
aby widzieć, jak Pan wzrasta, ale to
oni sami wzrastają w oczach Boga.
Dbają o Jezusa w skromnym domu w



Nazarecie, podczas gdy Bóg chroni
ich w wielkim pałacu swojej miłości.

«Życie wasze jest ukryte z
Chrystusem w Bogu» (Kor 3,3). Nasze
życie modlitwy prowadzi i nas,
podobnie jak św. Józefa, do tego,
byśmy zawsze znajdowali
schronienie w Panu. Święty
Patriarcha potrafił znieść
upokorzenie żłóbka, surowość
wygnania i pozorną monotonię
zwykłego życia, ponieważ umiał
złożyć swoje serce w Jezusie:
miejscu, w którym każda sytuacja
staje się możliwa do zniesienia.
Nigdy nie postrzegał swojego
powołania jako zbioru rzeczy do
wypełnienia, ale jako niezasłużony
dar, jakim jest możliwość życia cały
czas z Synem Bożym.

MILCZENIE Józefa w obliczu Bożych
poruszeń może nam pomóc wejść w
wolność, z jaką Patriarcha poruszał
się w Bożych planach. W pierwszej



chwili może się nam wydawać, że ta
prostota to życie bez własnych
ideałów, a może że zbyt
mechanicznie reaguje Jednak przy
bliższym poznaniu zdajemy sobie
sprawę, że jest to raczej życie
wypełnione wolnością miłości.
Prawdziwa modlitwa, gdy jest
otwartym dialogiem z Bogiem, daje
nam możliwość spojrzenia na świat,
w pewnym sensie, z Jego pozycji.
Józefa, który «umiał pokładać wiarę i
miłość w nadziei na wielką misję,
jaką Bóg, posługując się także nim –
cieślą z Galilei – rozpoczynał w
świecie: odkupienie ludzkości»[6].

«Logika miłości jest zawsze logiką
wolności, a Józef potrafił kochać w
sposób niezwykle wolny. Nigdy nie
stawiał siebie w centrum. Potrafił się
należycie przygotować, postawić
Maryję i Jezusa w centrum swojego
życia[7]. Modlitwa czyni nas
naprawdę wolnymi, ponieważ
pozwala nam wejść w logikę daru z



siebie, logikę, która czyni nas
wolnymi i pozwala nam nadać
właściwe znaczenie każdej rzeczy.
Kiedy wchodzimy w nieustanny
dialog z Bogiem, nasze życie nie jest
już koniecznie podporządkowane
naszym gustom czy zmęczeniu, choć
one nie przestają istnieć. Nie
martwią nas też zbytnio nasze
nieszczęścia, bo wiemy, że On
przychodzi nam z pomocą, aby nas
uzdrowić i uczynić z nich źródło
życia, tak jak zranione ręce i przebity
bok Chrystusa.

Nie oznacza to jednak, że życie
modlitewne św. Józefa było
pozbawione trudności. Wiemy, że
pewnego razu, w drodze powrotnej z
Jerozolimy, dorastający Jezus zaginął
(por. Łk 2, 45). Możemy sobie
wyobrazić, z jaką udręką będzie go
szukał. Tyle miłych wspomnień
przemknęło przez jego umysł z
innym wydźwiekiem. Może uronił
łzę lub dwie. Jednak w ciągu trzech



dni niepewności wytrwał w
wewnętrznym «patrzeniu na
Jezusa» (Hbr 12,2). Jego zewnętrzne
poszukiwania, po raz kolejny, były
odbiciem jego ciągłych
wewnętrznych poszukiwań. Święty
Patriarcha nie rozumiał odpowiedzi,
jakiej udzielił mu Jezus, gdy w końcu
spotkał Go w świątyni, ale jego życie
było już tak bardzo w rękach Boga,
że nawet wtedy pozwolił się Mu
prowadzić. W tym tkwi wielkość
osobowości św. Józefa i to, o co
prosimy go w dniu jego święta:
całkowite zawierzenie Bogu. A Bóg
nigdy nie zawodzi, bo Jego marzenia
dla nas, nawet jeśli czasem nas
przerastają, są zawsze dobre.

[1]Franciszek, List apostolski Patris
corde, Wprowadzenie.

[2] Św. Jan Paweł II, Redemptoris
custos, nr 25

[3] Św. Josemaría, Zapiski ze
spotkania, 26 maja 1974 r.



[4] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 52.

[5] Benedykt XVI, Przemówienie w
Ogrodach Watykańskich, 5 lipca 2010
r.

[6] San Josemaría, To Chrystus
Przechodzi, n. 42.

[7] Franciszek, List apostolski Patris
corde, nr 7.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/19-marca-uroczystosc-sw-
jozefa-2/ (29-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/19-marca-uroczystosc-sw-jozefa-2/
https://opusdei.org/pl-pl/article/19-marca-uroczystosc-sw-jozefa-2/
https://opusdei.org/pl-pl/article/19-marca-uroczystosc-sw-jozefa-2/

	19 marca –uroczystość św. Józefa

