opusdei.org

14 lutego 1930 w
opisie Gerarda van
den Aardwega

Fragment 12. rozdziatu ksiazki
"Swieci sie nie skarzg"

24-01-2020

Jest jeszcze jeden punkt wspolny
wiekszos$ci zakondw i zgromadzen
oraz Opus Dei: ich powstanie.
Znacznie czesciej niz mozna by
przypuszczac, impuls do podjecia
inicjatyw [w Kosciele] przychodzil z
gory. Najczesciej wymieniamy
Swietego Franciszka, don Bosco czy



Matke Terese, lista ta jest jednak
znacznie diuzsza. Wezmy pierwszy z
brzegu przyklad: Zgromadzenie
Naj$wietszych Serc Jezusa i Maryi
narodzito sie dzieki misji
powierzonej przez naszego Pana
zatozycielowi Piotrowi Coudrin
(1792). W ten sposob otrzymujemy
rownoczesnie skuteczna odpowiedz
na pytanie o to, dlaczego Opus Dei
ma by¢ organizacja: Tak chcial Bog.
Fascynowac moze to, jak intensywnie
i konkretnie, przy pomocy tak wielu
inicjatyw i wskazowek Chrystus
zawsze kierowal swoim Kosciotem i
korygowal jego dziatania. Podobnie
bylo w Starym Testamencie, kiedy
Bog udzielal na przyklad Mojzeszowi
gotowych wskazowek co do tego, jak
powinien zy¢, i wyznaczal mu
zadania, az po najdrobniejsze
szczegoly, dotyczace budowy
“Namiotu Zgromadzenia” (Pierwszej
Swigtyni). W ubieglym wieku
widzieliSmy w kosciele katolickim
(ktory jest kontynuacja Starego



Testamentu) przypadki tego rodzaju
konkretnych, praktycznych, boskich
misji, na przyklad kiedy w 1907 roku
ojciec Mateo Crawley-Boevey
otrzymat od Chrystusa w Paray-le-
Monial misje rozpoczecia dziela
Intronizacji NajsSwietszego Serca
Pana Jezusa w rodzinach
(powierzenie NajSwietszemu Sercu
indywidualnym rodzinom w ich
domach)[2]. Siostrze Lucji z Fatimy
nasz Pan i NajSwietsza Maryja Panna
powierzyli troske o praktykowanie
nabozenstwa pierwszych sobot ku
czci Niepokalanego Serca Maryi
Panny oraz poprosili o poswiecenie
Rosji Jej NajSwietszemu Sercu[3]. O
ustanowienie w 2001 roku Swieta
Milosierdzia Bozego Pan Bog
poprosit niegdys polska zakonnice
Faustyne Kowalska (1905-1938)[4].

Do pewnego stopnia — do jakiego,
dokladnie nie mozemy jednak
stwierdzi¢ — nasz Pan sam okreslit
zalozenia dla organizacji Opus Dei,



lub przynajmniej udzielit
Zalozycielowi wskazowek.
Organizacja sama w sobie nie byla
niczym nowym. Zatozyciel zakonu
jezuitow, Swiety Ignacy, otrzymywat
na przyklad czesto wewnetrzne
objawienia (widzenia), lecz
wiekszo$c¢ z jego “wizji” stuzyla
potwierdzeniu warunkow
Konstytucji, ktore wlasnie
opracowywat dla swojego zakonu.[5]
Zalozyciel Opus Dei
»~eksperymentowal” z udzielonymi
mu wskazowkami i dzieki zebranym
doswiadczeniom zyskiwal coraz
wiekszg pewnosc¢ co do tego, jak
powinna funkcjonowac organizacja,
aby pozostawata w zgodzie z
podstawowym planem, ktory
otrzymal w wizji zalozycielskiej. Jesli
chodzi o wskazowki: we wrzesniu
1931 roku Chrystus, za pomoca glosu
wewnetrznego, pozwolil mu
zrozumied, ze “... cechami O.D. [Opus
Dei] beda: jednos¢, powszechnosc,
porzadek i organizacja”.[6] Dzielo



miatlo sie zatem rozprzestrzenic¢ na
caly Swiat, wszedzie mialo by¢ takie
samo, dobrze uregulowane,
uporzadkowane. Porzadek i dbatosc
0 szczegoty sg kluczowymi
wlasciwosciami Stworcy. Bog
stworzyl wszechswiat
uporzadkowanym, w zgodzie z
nadzwyczaj szczegélowymi prawami
(Chaos i swoboda, ktore niekiedy
dostrzegamy, sa kwestia
niezrozumienia i braku wiedzy; im
dalej postepuje nauka, tym bardziej
wskazany zdaje sie by¢ porzadek).
Bog stworzyt czlowieka
uporzadkowanym w sposob wprost
niewyobrazalny; pomyslmy chocby o
nieprawdopodobnym porzadku
przebiegajacej z punktualnoscia i
precyzja szwajcarskiego zegarka,
mozliwej dzieki istnieniu 2000
milionow polaczen, komunikacji
pomiedzy grupami komorek jednej
tylko polowy mozgu, ktora stanowi
materialng podstawe ludzkiej
Swiadomosci. Musialoby nam sie to



raczej wydawac nieprawdopodobne,
aby owa Boska Inteligencja miala
zainicjowac¢ w Kosciele
przedsiewziecie nie posiadajace
przejrzystej struktury, trwalego tadu
i klarownych celow. Naszych
protestanckich braci powinno by
[wlasciwie] dziwi¢, gdyby zalozyl On
Kosciol, ktorego zasady, nawet te
najbardziej kluczowe, dopuszczaly
wykluczajgca sie interpretacje, czesto
niejasng i niepewng oraz stanowigca
przewidywalny powod istotnych
roznic pogladow. Kosciot ten ponadto
przez wiecej niz tysiac lat (przed
Reformacja) mialby sie mylic, a
potem znow miataby podlegac
istotnym zmianom dogmatycznym?
Jak faktycznie reformacja
postrzegala nauke Chrystusa? Czy
Chrystus, jednoczes$nie doskonaly
cztowiek i doskonaly Bog,
powierzylby Ojcu swoj Kosciol, jako
niewykonczone dzielo? W
rzeczywistosci pozostawil On
przejrzysta, logicznie spdjna,



uporzadkowang nauke i rownie
przejrzysty pod wzgledem
organizacyjnym porzadek koscielny.
W ten sam sposob zatroszczyt sie o
to, aby Zalozyciel Opus Dei otrzymat
klarowny obraz tego, co mial zalozyc.
Nie byl to jednak do konca
opracowany projekt organizacji ani
praktycznych zasad czy statutu; w
tym wzgledzie Bog pozostawil mu do
pewnego stopnia wolng reke w
realizacji swego zamystu, pozwolil
na wolnos$c¢ decyzji i wykazanie sie
wlasna inwencja.) Gdzie dokiadnie
lezala ta granica, nie mozemy
wywnioskowac na podstawie
posiadanych przez nas informacji.
Niektore zasady dotyczace
duchowosci 1 organizacji oraz
zwyczaje zostaly
najprawdopodobniej wprowadzone
przez samego Zalozyciela, 1
wyprobowane w praktyce; inne
mogly wynikac wprost z wizji
zalozycielskiej. Minelo jednak kilka
lat, zanim wylonila sie konkretna



forma organizacyjna. Droga od
szkicu do wykonania szczegdélowego
rysunku znow polegala na
wspolpracy miedzy Josemarig i
Panem Bogiem. Potwierdzenie tego,
ze ten ostatni byl niezwykle czujny i
poswiecal uwage nawet sprawom,
ktore pozornie mogty sie wydawac
nieistotne, znajdujemy w
nastepujacej ,Katarzynce”
Zalozyciela (z grudnia 1931 roku):
“Kiedy sie spotykamy, aby mowic ex
profeso o Dziele, zanim
rozpoczniemy pogadanke bedziemy
mowic: In nomine Patris et Filii et
Spiritus Sancti. Amen. — Sancta Maria,
sedes sapientiae. — Ora pro nobis. [W
imie Ojca i Syna i Ducha Swietego,
Amen. Swieta Maryjo, stolico
Madrosci. Modl si¢ za nami.] - O to
poprosit mnie Jezus tego ranka w
bazylice na Atocha.”.[7] Najbardziej
zaskakujagcym dowodem na Boskie
kierownictwo procesem
powstawania organizacji jest
skorygowanie przez naszego Pana



zamierzenia Zalozyciela, aby uczynic
z Opus Dei przedsiewziecie
wylacznie dla mezczyzn.
Najwidoczniej wizja zalozycielska
miala taki charakter, ze kazala mu
myslec o cztonkach wylgcznie pici
meskiej. “ Juz pisalem” - przyznat
Josemaria - ,nigdy nie bedzie kobiet
w Opus Dei...”.[8] 14 lutego 1930
roku, w dniu, ktory obecnie
Swietowany jest w Opus Dei jako
dzien zalozenia jego zenskiej sekcji,
Bog podjat interwencje. Podczas
Mszy sw., ktora mlody ksiadz
odprawial w niewielkiej kaplicy w
Madrycie, “...natychmiast po
komunii, ujrzalem cate zenskie
Dzielo! Nie moge powiedzie¢, ze
zobaczylem, ale raczej objalem
rozumowo, ze szczegotami (potem
dodatem inne rzeczy, aby rozwingc¢
te wizje rozumowa), czym ma byc¢
sekcja zenska Opus Dei.
Podziekowalem i po pewnym czasie
poszediem do konfesjonatu ojca
Sancheza.” (jego kierownika



duchowego, jezuity, ktory posiadal
nadprzyrodzony dar
,rozpoznawania duchow”)
»Wystuchal mnie i powiedzial: To
pochodzi od Boga tak samo, jak
wszystko inne”.[9] Nazwa Opus Dei,
Dzielo Boze, jest zatem w pelni
zastuzona. Nie jest to li tylko
pobozna nazwa w rodzaju tych, jakie
nadaje sie organizacjom katolickim
czy chrzescijanskim, lecz realizacja
dostownego zalecenia. Jest to dzielo
istotnie i przede wszystkim
Przenajswietszej Trojcy Swietej. (Tak
naprawde, to rozne zakony i
zgromadzenia mogly rowniez roscic¢
sobie prawo do tej nazwy). Powstala
ona wlasciwie dos¢ przypadkowo. W
pewnym momencie ojciec Sanchez
zapytal Josemarie: “,A jak idzie to
Dzieto Boze?”. Juz na ulicy zaczgtem
sie zastanawiac: ,,Dzieto Boze. Opus
Dei! Opus, operatio... Praca Boza. To
jest nazwa, ktorej szukatem!” I
wtasciwie w tym momencie zostato
nazwane, na zawsze, Opus Dei”.[10] A



zatem: inicjatywa Boza,
przedsiewziecie Boze, nazwa
rowniez wskazuje na sens, jaki ma
wykonywanie codziennej pracy dla
Boga iz nim, a tym samym
uczynienie z niej Jego pracy.

Jezeli Opus Deiz punktu widzenia
doktryny oraz organizacji jest tak
istotne dla Kosciola katolickiego, to
mozna zapytac: dlaczego do jego
powstania doszlo dopiero w
pierwszej potowie dwudziestego
wieku? I znow najbardziej
przekonujgca bedzie nastepujaca
odpowiedz: poniewaz Bog tak chcial.
To samo pytanie mozna, nawiasem
mowiac, zadac zawsze wtedy, gdy
Chrystus podejmuje w swoim
Ko$ciele nowa inicjatywe, pragnie
zalozenia nowego zakonu,
zgromadzenia czy ustanowienia
nowego nabozenstwa. To moze
pociagnac za sobg dalsze pytania:
dlaczego stal sie Czlowiekiem
dopiero 2 tysiagce lat temu, po



dziesigtkach tysiecy lat historii
ludzkosci? By¢ moze “przyszed}
najwyzszy czas”, to znaczy, ze
zaistniale w KoSciele i Swiecie
okoliczno$ci wymagaty
natychmiastowego uznania dla
Bozego powolania do swieckiego
stanu zycia (i powolania do zycia w
malzenstwie) oraz dla szczegolnych
zadan osob swieckich realizujacych
sie w najrézniejszych dziedzinach —
dokladniej mowigc: we wszystkich
dziedzinach — nie nalezacych stricte
do zakresu kompetencji postugi
kaplanskiej. W Sredniowieczu, i
dtugo potem, Swiat katolicki byt
zdominowany przez kler, jednak
stopniowo takze ludzie Swieccy mieli
coraz pelniejszy dostep do wiedzy, a
poziom ich wyksztalcenia ulegal
cigglej poprawie. Nie brakowalo
organizacji zrzeszajacych ludzi
Swieckich, ktérzy w swym zyciu
religijnym “ pragneli czego$ wiecej” i
ktorzy chcieli sie podporzadkowac
jakiemus planowanemu zyciu



religijnemu. Mialy one jednak swoje
zrodlo w regulach zakonnych (Trzeci
Zakon sw. Dominika, Trzeci Zakon
$w. Franciszka itp.), a nie opieraly sie
na tym, co charakterystyczne dla
codziennosci osoby swieckiej, ktora
zyje catkowicie poSrod Swiata.
Istnialy ruchy, ktére mozna
traktowac jako prekursorow Opus
Dei. Jako taki mozna postrzegac
wplywowy péznosredniowieczny
holenderski ruch Moderne Devotie
(devotio moderna, nowa poboznos¢),
zalozony okolo 1380 roku przez
Geerta Groote z Deventer. Jednak
podobienstwa nie sa zbyt duze.
“Bracia (i Siostry) Wspdlnego Zycia”
nie zyli bowiem w spoleczenstwie jak
prawdziwe osoby Swieckie, lecz w
komunach, w ktorych obowigzywal
celibat, a ich zajecia byly w pewnym
stopniu typowe dla klasztorow:
przepisywanie ksigg i nauczanie. Z
Opus Dei {aczylo ich to, ze nie
skladali Slubow i nie zakladali
klasztorow. Podobnie jak Opus Dei,



Geert Groote mial przekonanie, ktdre
“pragnal wcieli¢ w zycie, zZe
absolutnie nie nalezy sadzic, jakoby
Swieto$¢ powinna ograniczac sie
tylko 1 wylacznie do klasztoru czy do
stanu kaplanskiego, lecz ze takze w
Swiecie poza klasztorem oraz bez
skladania $lubow mozna..., a nawet
trzeba dazy¢ do wewnetrznego
obcowania z Bogiem oraz do
¢wiczenia sie w cnotach”. Sa to stowa
holenderskiego historyka,
blogostawionego Tytusa Brandsma
(1940).[11]

By¢ moze fakt, iz Opus Dei powstato
dopiero w dwudziestym wieku, byt
takze zwigzany z radykalna
sekularyzacja wspolczesnego Swiata,
jego laicyzacja. Rola swieckich w
wychowaniu chrzescijanskim, ktore
jest teraz mozliwe niemal wylacznie
w domu, poniewaz nie ma juz mowy
0 autentycznym wychowaniu
katolickim, oraz w nowej
ewangelizacji spoleczenstwa, stala



sie dlatego znacznie wazniejsza niz
dotychczas i wyglada na to, ze w
przysziosci proces ten bedzie sie
jeszcze bardziej poglebial. Pod
wieloma wzgledami sytuacja znowu
zaczyna wygladac tak, jak za czasow
pierwszych chrzescijan (w Opus Dei
czesto dokonuje sie takiego
poréwnania), tu i 6wdzie ujawniaja
sie niewielkie grupki chrzescijan-
katolikow, ktorzy w swoim otoczeniu
musza byc¢ “sola ziemi”. Poprzez
uswiecanie sie w swojej zwyczajnej
pracy i zyciu spolecznym moga sie
oni sta¢ ptodni jak apostolowie.
Papiez Jan XXIII myslal mniej wiecej
w ten sposob: “Przeznaczeniem
Dziela jest otwieranie w Kosciele
nieoczekiwanych dotgd horyzontow
powszechnego apostolstwa ”.[12] Tak
postrzegane Dzielo znajduje sie
jeszcze zaledwie w poczatkowym
stadium rozwoju, a jego zasieg i
znaczenie beda sie stawac w
przyszto$ci coraz wyrazniejsze.



Z powyzszym zwigzane jest
znaczenie Opus Dei jako
nowatorskiej sity w Kosciele.
Wskazywal na to miedzy innymi
papiez Benedykt XVI (woéwczas
jeszcze jako kardynal Ratzinger):
»~Stowo swiety w ciggu wiekow ulegto
niebezpiecznemu zawezeniu, co
widac zwlaszcza w naszych czasach.
Myslac o swietych czczonych na
otarzach, mys$limy o cudach i
cnotach bohaterskich, jakby to bylo
zarezerwowane dla nielicznych
wybrancow, do ktérych my nie
mozemy sie zalicza¢. Odkladamy
wiec Swietos¢ dla waskiej grupy osob
blizej nieokreslonych i pozostajemy
takimi, jakimi jesteSmy.

Josemaria Escriva wydobyl ludzi z tej
apatii duchowej: nie, Swietosc¢ nie jest
czyms$ niezwyklym, jest wrecz czyms
normalnym dla wszystkich
ochrzczonych. Nie przejawia sie
tylko w czynach nieokreslonego i
nieosiggalnego heroizmu, wyraza sie



na tysiac sposobdow, moze byc¢
dokonywana w kazdym stanie 1
sytuacji”.[13] Owa wizja odnowy jest
wiec wskrzeszeniem tego, co
pierwotnie przezywalo
chrzescijanstwo, co jednak zostalo
rozmyte w zgnusniatym
katolicyzmie, “niebezpiecznie”
zawezone. Celem Opus Dei, drogi do
Swietosci poSrdd Swiata, jest z jednej
strony przywradcenie pierwotnych
Swiezych barw staremu obrazowi, z
drugiej za$ poglebienie i dalsze
rozwijanie starych prawd, ktore
maja pewien wplyw na uswiecajacy i
wspotodkupienczy wymiar
codziennej pracy. “Dzielo nie ma
wprowadzac zadnych innowacji, ani
tym bardziej nie ma niczego
reformowac w Kosciele”, pisze
Zalozyciel w 1932 roku.[14] Byloby to
zresztg trudne, zwazywszy iz
Zalozyciel KoSciola jest tez
faktycznym Zalozycielem Dziela.
Mozliwe jest natomiast to, ze
wskrzeszenie wymierajacych prawd



przyniesie nowy rozkwit tych
wartos$ci; bez watpienia w tym
przypadku mamy do czynienia z taka
sytuacja. Kazdy katolik, ktory zaglebi
sie w pisma Josemarii Escrivy i jego
,uUCzniOw” przyzna, ze bez watpienia
proponowane jest tu, rowniez,
oryginalne podejscie i nowe
perspektywy, cos, czego w takiej
formie i z takimi akcentami
weczesniej jeszcze nie spotkal.
Zalozyciel jest przekonany, ze
“Powolawszy w tym czasie swoje
Dzielo, Pan zechcial, by juz nigdy
wiecej nie pozostawala nieznana lub
zapomniana prawda o tym, ze
wszyscy powinni sie uswiecac i ze
wiekszosci chrzescijan przypada w
udziale uswiecac sie w Swiecie, w
zwyklej pracy. Dlatego tez, poki beda
na Swiecie zyli ludzie, bedzie istniec
Dzieto.”[15] Stara-nowa doktryna
uswiecania zwyczajnych czynnosci
ilustruje zresztg, ze Kosciotl jest
Zywym organizmem, pelnym pakow,
z ktorych kazdy po kolei rozpoczyna



kwitnienie. (To jest co$ innego, niz
gdyby chodzilo tu wylgcznie o nowe
prawdy.) W swoim Essay on the
development of Christian doctrine
(1845) byly teolog anglikanski, a
pozniejszy kardynat Newman w
sposob przekonywajacy pokazal, ze
tego rodzaju wzrost tez
doktrynalnych jest
charakterystyczne dla prawdziwego
Kosciola, ktory nie zna
wewnetrznego bezruchu.

Co sie tyczy jego roli, Josemaria
mowi prawde, kiedy wyjasnia, ze
“nigdy nawet przez mysl mi nie
przeszio ... ze powinienem ciagna¢
dalej te misje pomiedzy ludzmi. ...
Nie jest to kwestia naturalnej
skromnosci. Jest to stale
przeswiadczenie, wyrazna jasnosc
mojej wiasnej niegodnos$ci.”[16]
Zwykl nazywac siebie “osiotkiem”, a
nawet “parszywym osiotkiem”.
Masochistyczna pogarda wobec
samego siebie? Nie, bowiem ta jest



nierozerwalnie zwigzana,
»~Wszczepiona” we wspolczucie dla
samego siebie (“o ja biedny, jestem
tylko parszywym osiotkiem?”).
Josemaria by} wyraznie pozbawiony
uczucia wspoiczucia wobec samego
siebie. Posiadal pelng sSwiadomos¢ w
kwestii stanu swojej duszy, dlatego
tym ostrzej potrafitlby rozpoznac
brzydote moralna swych wlasnych
niedoskonalych sklonnosci. Kiedy
$w. Piotr dostrzegl boskos¢ Chrystusa
po zdumiewajacym polowie ryb,
nagle objawila mu sie w calej
okazalo$ci jego wlasna niegodnosc¢ i z
trudem mogt znies¢ ten widok:
“Odejdz ode mnie Panie, bo jestem
czlowiek grzeszny” (Lc 5,8). Sw. Piotr
nie byl masochista. Wyjasnienie owej
“pogardy wobec siebie” tkwi w
spontanicznym konfrontowaniu sie
ze Swietym. Pewnego dnia, w
styczniu 1932 roku, Josemaria
przychodzi na chwile przed
tabernakulum, “aby pozegnac sie z
Jezusem stowami: Jezu, tu jest Twoj



osiotek... Spojrz, co czynisz ze swoim
osiotkiem... I nagle zrozumiatem, bez
stow: ,,Osiotek byt moim tronem w
Jerozolimie”. To byto zdanie, ktore
pojatem nagle zupetnie jasno”.[17]
“Zdanie to” pojawia sie, co moze
zadziwid, juz piecset lat wczesniej u
Swietego Augustyna: “Badz pokorny.
Dzwigaj na swym grzbiecie Pana.
Badz [jucznym] ostem dla tych,
ktorych wozisz”.[18] Wyglada na to,
ze nasz Pan wskazuje na idee obecna
w tradycji Kosciota juz od bardzo
dawna; by¢ moze byla ona juz znana
Josemarii, a moze w tym momencie
byla dla niego czyms$ nowym. Wizja
samego siebie, Josemarii, jako
zalozyciela, zawarta jest
niewatpliwie w nastepujacym
obrazie: “ Od tego dnia (to znaczy od
dnia, w ktorym otrzymat wizje
zalozycielskg) parszywy osiotek zdat
sobie sprawe z tego, jak szlachetny i
ogromny ciezar, w swej
niewytlumaczalnej szczodrosci,
zlozyl Pan na jego grzbiecie.”[19]



To bylo takie piekne i trudne
zarazem. Zrozumialy i tak bardzo
ludzki byl jego lek przed wzieciem na
siebie tego ciezaru i plynacy stad
gleboki niepokdj. “Chcialem i nie
chcialem jednoczesnie”.[20] Przez
pewien czas stara sie
zminimalizowac ciezar, ktory
wkrdtce ma na niego spasc; kto wie, a
moze istnieja juz na Swiecie
organizacje, ktore w mniejszym lub
wiekszym stopniu staraja sie robic to,
0 co BOg go prosiion bedzie sie mogt
do nich przylaczy¢? Niczego takiego
jednak nie znajduje. Mowi o sobie, ze
owo poszukiwanie wzielo sie z
“tchdrzostwa pochodzacego z
wygody”, ale rownoczesnie byl to
“jeszcze jeden dowdd, Ze nie
chcialem zostac zalozycielem
czegokolwiek”.[21] Rozumie tez
wyraznie, ze majac innych
prowadzi¢ do swietosci, sam musi
zyC jak swiety. To, Ze sprawy te
traktowal z niezwykla powaga,
widac¢ z jednej z jego notatek: “[...]



gdy umierala Mercedes Reyna [...],
nie zastanawiajgc sie nad tym
wczesniej, poprositem jag w ten
sposob: ‘Mercedes, popros Pana w
niebie, ze gdybym mial nie by¢ nie
tyle kaptanem dobrym, co Swietym,
to niech mnie zabierze do siebie za
miodu, jak najwczesniej.” Nastepnie o
to samo poprositem dwie osoby
Swieckie — panne i chlopca, ktérzy
odtad podczas Komunii kazdego dnia
ponawiali te prosbe do Boga ”.[22]
Podczas rekolekcji w Segowii, w
pazdzierniku 1932 roku, mowi [, ze
ma dwie drogi]: “Droge Krzyza,
wypelniania Woli Boga poprzez
zalozenie Dz. [Dziela], ktora to droga
prowadzi mnie do Swietosci [...] oraz
szeroka - i krotka - droge zatracenia,
poprzez wypelinianie mojej wiasnej
woli”.[23] Zycie osoby szczegdlnie
uprzywilejowanej oscyluje, niestety,
pomiedzy niebem a pieklem!
Pomimo rozterek, obaw i
watpliwosci, z coraz wieksza
Smialtoscig podejmuje swoje



obowiazki. Trud i brak sily nie moga
stanowi¢ przeszkody, poniewaz Bog
W momencie wyznaczenia misji,
udziela rownoczesnie niezbednej
pomocy. “[...] dobrze wiem [...] ze my,
ktorzy zaczynamy pracowac jako
pierwsi, wyrabiamy - z pomoca krwi
1lez - te zaprawe cementowa, o
ktorej mowie (ktora postuzy do
polaczenia ze soba poszczegdlnych
cegiel budowli). Nie stracimy ani
wiary, ani radosci: wszystko
bedziemy mogli w tym, ktory nas
umacnia.”[24] Doskonale znane jest
jego pelne ufnosci, beztroskie
wspomnienie poczatkow Opus Dei: “
ZaczeliSmy pracowac dla Dziela,
kiedy Pan zechcial, przy zupelnym
braku srodkow materialnych: 26 lat,
laska Boza, dobry humor,... i to
wszystko”.[25]

[1] Tom I, str. 332.



[2] E. Recktenwald

[3] G. van den Aardweg, 1988, str.
89-91

[4] Dr H. W.

[5] F. Holbock, str. 246
[6] pr, tom I, str. 382

[7] tamze

[8] pr, tom I, str. 357

[9] pr, tom I, str. 358
[10] pr, tom I, str. 369
[11] T. Brandsma, str. 11
[12] b, str. 222

[13] J. Ratzinger, 1996, str. 13
[14] pr, tom I, str. 621

[15] pr, tom I, str. 338



[16] pr, tom I, str. 332
[17] pr, tom I, str. 455
[18] Sw. Augustyn-e, #7 pkt. 2
[19] pr, tom I, str. 336
[20] pr, tom I, str. 351
[21] pr, tom I, str. 353
[22] pr, tom I, str. 348
[23] pr, tom I, str. 519
[24] pr, tom I, str. 341

[25] pr, tom I, str. 342

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/14-lutego-1930-w-opisie-g-van-

den-aardwega/ (12-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/14-lutego-1930-w-opisie-g-van-den-aardwega/
https://opusdei.org/pl-pl/article/14-lutego-1930-w-opisie-g-van-den-aardwega/
https://opusdei.org/pl-pl/article/14-lutego-1930-w-opisie-g-van-den-aardwega/

	14 lutego 1930 w opisie Gerarda van den Aardwega

