
opusdei.org

14 lutego 1930 r. w
opisie Andresa
Vazqueza de Prady

Tego dnia 14 lutego 1930 roku,
św. Josemaria zrozumiał
dokładnie to, co dotyczyło
kobiet, a co było już
wewnętrznie włączone w
zasadniczą wizję 2
października.

14-02-2021

Podsumowując swoje wysiłki
apostolskie rozpoczęte 2
października 1928 r., ks. Josemaría



mówił z wielką szczerością: Od
początku podjąłem intensywną
działalność duchową i zacząłem
szukać powołań[1]. Ale skąd się wziął
pomysł, aby prosić Pana za
pośrednictwem umierającej damy,
aby być świętym kapłanem, jeśli nie
stąd, że postrzegał wówczas swoją
duszę jako pogrążoną w letniości i
osamotnieniu[2].

Wygląda to na sprzeczność, ale nie
jest to stwierdzenie pozbawione
podstaw. Przekonanie o wielkiej
przepaści, dzielącej jego wysiłki
apostolskie oraz ogrom zadań, jakie
mu zostały powierzone, powodowały
w jego sumieniu niepokój:

Cóż może uczynić stworzenie, które
musi wykonać pewną misję, jeśli nie
posiada środków ani odpowiedniego
wieku, ani wiedzy, ani cnót, ani w
ogóle nic? – pytał sam siebie. - Uciec
się do swej matki i ojca, udać się do
tych, którzy mogą coś poradzić, prosić



o pomoc przyjaciół... Tak i ja
uczyniłem w moim życiu
wewnętrznym. Tak właśnie, wybijając
takt uderzeniami dyscypliny. Ale nie
zawsze. Były okresy, gdy tak się nie
działo[3].

Zdawał sobie sprawę, że jego wielka
misja pozostaje w rozdźwięku z jego
skromnymi możliwościami, i
wydawało mu się, że jego dusza
wpadła w śpiączkę, z której nie jest w
stanie się otrząsnąć:

Po 1928 roku, chociaż natychmiast
zacząłem pracować, byłem jakby we
śnie. Ego dormivi, et soporatus sum;
et exsurrexi, quia Dominus suscepit
me (Ps 3, 6)*; spałem, byłem jakby
odrętwiały i to Bóg mnie wyprowadził
z tego stanu i nakłaniał do pracy, z
każdym dniem bardziej
intensywnej[4].

Mimo upływu lat i dystansu do
starych wspomnień, jeszcze na jego
myśl boleśnie rzucał cień ów



wyimaginowany opór, który sobie –
w swej heroicznej pokorze -
wyrzucał: Bóg dobrze wie, że
rozpocząłem pracę w Opus Dei
niechętnie i za to Go proszę o
wybaczenie po wielokroć – mówił,
tłumacząc się przed swymi
dziećmi[5]. Wydawało się, że teraz,
gdy Pan odpowiedział wreszcie na
jego gorące prośby powtarzane w
ciągu wielu lat modlitwy, stracił wolę
i czuł się jakby był wewnętrznie
pęknięty:

Chciałem i nie chciałem jednocześnie.
Chciałem wypełnić to, co było
nieodwołalną misją i od początku
prowadziłem intensywną pracę
duchową. I jednocześnie nie chciałem,
pomimo tego, że między 15. a 26.
rokiem życia wołałem do Jezusa
Chrystusa, Pana Naszego, mówiąc
niczym ewangeliczny ślepiec: Domine,
ut videam! (Łk, 18, 41)* ; Panie, abym
przejrzał.A innym razem w niezbyt
łacińskiej łacinie: Domine, ut sit!, aby



stało się to, czego Ty chcesz, o czym
nie wiem, co to jest! I to samo do
Najświętszej Panienki: Domina, ut sit!
[6].

Prowadził apostolstwo z
autentycznością i siłą
przekonywania. Zawsze bez chwili
wahania, chociaż ja nie chciałem!-
jeszcze raz nas zapewnia[7]. Nawet
on sam nie mógł wyjaśnić tej
pozornej sprzeczności, tego rodzaju
wewnętrznego oporu. Na pewno nie
brakowało mu siły woli, aby
wypełnić swoją misję, ale mimo że
jego oddanie było całkowite, dążył
zawsze do jeszcze wyższych celów.

Otrzymał – nie ma co do tego
wątpliwości – jasną ideę przewodnią
tego, czym ma być Dzieło, ale nie jak
tę ideę zrealizować. W ten sposób, po
2 października, gdy skończyły się
natchnienia, pozostał w półmroku, z
ogólną jasnością, która oświetlała
jądro Bożego planu, ale został



pozbawiony szczegółowych
wyjaśnień i wskazówek
praktycznych, aby wcielić tę wizję.
Wyrażając to jego własnymi
słowami, został przerwany ów
duchowy strumień Bożej inspiracji,
dzięki której stawało się jasne,
bardziej określone to, czego On sobie
życzył[8]. Abyśmy zrozumieli jego
odczucia, musimy przyjąć, że jego
dusza stanęła w obliczu
przygniatającego Bożego ciężaru,
wobec którego czuła się niegodna.
Zawsze mówił o tym wprost: Byłem
tchórzem. Przerażał mnie Krzyż,
który Pan złożył na mych barkach[9].

(To wrażenie tchórzostwa jest w
życiu świętych niczym innym jak
wyrazem pokory. Jest owocem
poznania, że w obliczu wielkości
Bożego zaproszenia, odpowiadają –
tak im się wydaje – bez entuzjazmu i
bojaźliwie.)



Ale czy to domniemane tchórzostwo i
strach wystarczająco tłumaczą nam
jego niepokój? Czy nie należy szukać
jednak innych przyczyn, bardziej
pasujących do jego sposobu bycia, w
którym z pewnością niełatwo było
odnaleźć niezdecydowanie, strach i
przygnębienie? Już gdy był
dzieckiem, jak mogliśmy zauważyć,
jego charakter kształtował się,
odrzucając ostentację i
ceremonialność. Ta naturalna u
niego tendencja wkrótce
ugruntowała się w jego duszy,
zakorzeniając się tam głęboko i w
sposób nadprzyrodzony: Czułem w
mojej duszy, od momentu, gdy
postanowiłem usłuchać Bożego głosu
– przeczuwając miłość Jezusa – chęć,
by ukryć się i zniknąć; żywe illum
oportet crescere, me autem minui (J
3, 30)*, niech wzrasta chwała Pana, a
ja niech się umniejszam[10].

Stąd wzięło się podejrzenie, jak on
sam nam wyznaje, że pomysł, by 



rozpoczynać nową fundację, mógłby
pochodzić z pychy, z chęci
uwiecznienia siebie[11]. Od młodości
odczuwał dużą rezerwę w stosunku
do nadzwyczajności,
nieprzezwyciężoną niechęć w
stosunku do rzucających się w oczy
nowości:

Wiecie – pisał do swoich dzieci w
1932 – że miałem zawsze awersję do
tej skłonności niektórych osób – jeśli
nie wynika ona z rzeczywiście
nadprzyrodzonych powodów, co
osądza Kościół – do zakładania
nowych fundacji. Wydawało mi się – i
nadal tak mi się zdaje – że wystarczy
nam fundacji i ich założycieli.
Dostrzegałem nawet
niebezpieczeństwo pewnej „psychozy
założycielskiej”, która prowadziła do
zakładania niepotrzebnych instytucji
z powodów, które uznawałem za
absurdalne. Myślałem – być może z
powodu niedostatecznej miłości – że
w niektórych przypadkach powody



były dość przyziemne: istotne było
stworzenie czegoś nowego i nazwanie
siebie założycielem[12].

Najbardziej logicznym
wytłumaczeniem tych sprzecznych
odczuć założyciela Opus Dei –
przyjęcia swojej misji i oporu, by
zakładać coś nowego – jest
interwencja Boża. Ukazuje się ona
wyraźnie poprzez przerwanie tych
praktycznych natchnień, których ks.
Josemaría stale doznawał aż do
października 1928. W ten sposób
otrzymał kolejne potwierdzenie
nadprzyrodzonego pochodzenia
Dzieła, ponieważ akt założycielski,
poza tym że przerastał jego
naturalne zdolności, nie odpowiadał
zupełnie jego osobistym
skłonnościom. Widząc więc, jak
miota się między wątpliwościami a
entuzjazmem, Pan postanowił
włączyć się bezpośrednio:



Pan [...], widząc mój opór oraz moją
pracę – jednocześnie pełną
entuzjazmu i słabą, obdarzył mnie
pokorną myślą, że na świecie być
może już są rzeczy, które nie różnią
się od tego, o co On mnie prosi. Było
to z mojej strony niezbyt rozsądne
tchórzostwo, było to tchórzostwo
pochodzące z wygody i jeszcze jeden
dowód, że nie chciałem zostać
założycielem czegokolwiek[13].

Pośród tych niepokojów, które
odczuwał w duszy, nie przestając
pracować nad Dziełem, pielęgnował
ukryte pragnienie – pozbawione
wszelkich podstaw, że odnajdzie je
już zrealizowane gdzie indziej:

Z tą fałszywą skromnością, kiedy
pracowałem, by odnaleźć pierwsze
dusze, pierwsze powołania i je
formować, mówiłem: Dość już
fundacji, po co nam więcej? Być może
znajdę na świecie już zrealizowane to,
czego chce ode mnie Pan? Jeśli to



istnieje, lepiej się tam przyłączyć, stać
się szeregowym żołnierzem, niż
zakładać coś, co może być zwykłą
pychą[14].

Starał się więc zyskać informacje na
temat różnych instytucji
hiszpańskich, a następnie tych
istniejących za granicą. Jednak, gdy
przyglądał im się z bliska, zdał sobie
sprawę, że nie były one tym, czego
szukał: Dostały się w moje ręce –
pisze w swych Zapiskach – informacje
na temat różnych współczesnych
instytucji (z Węgier, Polski, Francji
itp.), które robiły różne
„dziwactwa”...A Jezus prosił nas w
swoim Dziele o naturalność jako o
cnotę sine qua non* [15].

Don Josemaría nie tłumaczy, na czym
miałyby polegać te dziwactwa.
Wiemy na pewno, że od pierwszej
chwili duchowość Dzieła
charakteryzowała się prostotą,
niezwracaniem na siebie uwagi,



niepokazywaniem się i
nieukrywaniem. Jednym słowem: 
odrzuceniem tego, co
spektakularne[16].

W listopadzie 1929 roku don
Josemaría zajmował się bezowocnym
poszukiwaniem, gdy zaczęły na
nowo docierać do niego wskazówki
wewnątrz jego duszy[17]. To
odnowienie strumienia duchowego
Bożej inspiracji, po ponad roku
posuchy, przyniosło ze sobą
praktyczne światła, jak
ukierunkować wysiłki założycielskie.
Wszystko to stanowiło namacalny
znak, że to Pan osobiście kieruje tym
Bożym przedsięwzięciem, jak
zaznaczył ksiądz Josemaría w swych
zapiskach:

Milczenie Pana, od 2 października
1928, od święta Aniołów Stróżów i
wigilii świętej Tereski, do listopada
1929 jest bardzo wymowne[...],
pokazuje w sposób oczywisty, że



Dzieło pochodzi od Boga. Gdyby nie
było w tym Bożej inspiracji, zdrowy
rozsądek nakazywałby, aby zaraz po 2
października, natychmiast, ten biedny
księżulo, z większym zapałem niż
kiedykolwiek, ponieważ już miał szkic
całego przedsięwzięcia, ciągnął
precyzowanie tego, czym jest Dzieło.
Nie stało się tak: minął ponad rok nim
Jezus przemówił. I minął między
innymi po to, by udowodnić w sposób
oczywisty, że osiołek jest tylko
narzędziem... i w dodatku kiepskim
narzędziem![18]

***

Zdążył zapomnieć o wysiłkach, jakie
poniósł, by znaleźć informacje na
temat nowych instytucji, gdy
pewnego dnia trafiły do jego rąk
informatory na temat różnych
organizacji apostolskich[19].
Odtwarzając te zdarzenia, pisał w
1948 roku: W końcu poznałem
paulistów kardynała Ferrariego. Czy



to miało być właśnie to?
Spróbowałem dowiedzieć się więcej
(musiało to być pod koniec 1929)[20].

(W innym z czasopism czy też
gazetek – „El Mensajero Seráfico” –
które przy okazji rozprowadzał
wśród chorych, pojawiło się także
kilka artykułów na temat instytucji
założonych w Polsce przez ojca
Honorata Koźmińskiego)[21].

Jednak, kontynuując swą relację na
temat paulistów, mówi nam:

Próbowałem dowiedzieć się więcej
(musiało to być pod koniec 1929 roku)
i dowiedziawszy się, że w
Towarzystwie Świętego Pawła
znajdują się także kobiety, napisałem
w moich Katarzynkach (jeśli ich nie
spaliłem, znajdują się w paczkach w
archiwum i można tam będzie
przeczytać to samo, co teraz piszę),
chociaż Opus Dei nie miało się różnić
od paulistów, poza tym, że kobiety



miały się nawet nie zbliżać, co było
jednak znaczną różnicą[22].

To zdanie znajdowało się zapewne w
zniszczonym zeszycie notatek.
Pewne jest jednak, że jego
wypowiedzi w tej sprawie zawsze
zawierały kategoryczne wykluczenie
obecności kobiet. Już pisałem – mówił
przy innej okazji – nigdy nie będzie
kobiet w Opus Dei, nawet w
żartach[23].

Oczywiście 2 października 1928 roku
nie „zobaczył” ani wydarzeń ani
szczegółów historycznych, lecz
zasadniczą treść Bożego przesłania.
Czy jest do pomyślenia w takich
okolicznościach, by odczuwając opór
wobec tego, by zakładać coś nowego i
będąc pozbawionym praktycznych
natchnień, aby kontynuować
działania założycielskie, decydował
się, by włączać kobiety do całego
przedsięwzięcia? Według jego
osobistej opinii – miał sprecyzowane



i ugruntowane zdanie: kobiety nie
zostały powołane, by stanowić część
tej organizacji[24].

Nie minęło wiele czasu, by Bóg
zmienił ten wykluczający pogląd.

Minęło niewiele czasu – napisze w
swych Zapiskach wewnętrznych – i 14
lutego 1930 odprawiałem mszę w
kapliczce starszej markizy de Onteiro,
matki Luz Casanovy, nad którą
sprawowałem opiekę duchową w
okresie, gdy byłem kapelanem
Patronatu. Podczas Mszy Świętej,
natychmiast po komunii, ujrzałem
całe żeńskie Dzieło! Nie mogę
powiedzieć, że zobaczyłem, ale raczej
objąłem rozumowo, ze szczegółami
(potem dodałem inne rzeczy, aby
rozwinąć tę wizję rozumową), czym
ma być sekcja żeńska Opus Dei.
Podziękowałem i w swoim czasie
poszedłem do konfesjonału o.
Sáncheza. Wysłuchał mnie i



powiedział: To pochodzi od Boga tak
samo, jak wszystko inne[25].

Tego 14 lutego zrozumiał ze
szczegółami to, co dotyczyło kobiet, a
co było już wewnętrznie włączone w
zasadniczą wizję 2 października.
Wówczas zakończyły się wahania i
poszukiwania zbliżonych instytucji:

Zanotowałem w moich Katarzynkach
sam fakt i datę: 14 lutego 1930. Potem
zapomniałem o dacie i minęło sporo
czasu, ale nigdy więcej nie zdarzyło
mi się myśleć z fałszywą pokorą
(która była duchem wygodnictwa,
strachem przed walką), by być
szeregowym żołnierzem: bez
wątpienia trzeba było założyć coś
nowego[26].

Oba momenty założenia zastały go
nieprzygotowanym. Przede
wszystkim dotyczyło to założenia
sekcji żeńskiej: jego umysł był
wówczas pozbawiony natchnień, a
wola rozdarta była pomiędzy



chęciami a niewiedzą. Na koniec
jeszcze jego pisemna opinia
wykluczająca kobiety. Czy dzięki
temu wszystkiemu nie stało się
jeszcze bardziej wyraźne Boskie
pochodzenie Dzieła? Tak uważał sam
założyciel:

Zawsze wierzyłem – i nadal wierzę –
że Pan, jak przy wielu innych
okazjach wodził mnie za nosw ten
sposób, by zyskać naoczny i
obiektywny dowód, że Dzieło należy
do Niego. Ja: nie chcę kobiet w Opus
Dei! Bóg: ale ja ich chcę[27].

Na podstawie tych paradoksów
założycielskich, ponieważ nie
skończyły się jeszcze niespodzianki,
pewnego dnia napisał:

Założenie Opus Dei dokonało się beze
mnie. Sekcji kobiecej, wbrew mojej
osobistej opinii, a Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża, gdy
chciałem znaleźć rozwiązanie i nie
znajdowałem go[28].



[1] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr 90.

[2] Apuntes, nr 839.

[3] Medytacja z 19 III 1975.

* Kładę się, zasypiam i znowu się
budzę, bo Pan mnie podtrzymuje
(łac.) - przyp. tłum..

[4] List z 8 XII 1949, nr 5.

[5] List z 24 XII 1952, nr 249.

* Panie, żebym przejrzał - przyp.
tłum..

[6] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr 19.

[7] Apuntes, nr 306.

[8] Apuntes, nr 179. Od 2
października przestałem otrzymywać
natchnienia, którymi obdarzał mnie
Pan (ibidem, przypis 193).



[9] Ibidem, nr 1870. Jeszcze po wielu
latach powracało mu na myśl to, co
sam uważał za brak odpowiedzi na
łaski założycielskie i jeszcze na kilka
miesięcy przed śmiercią sam siebie
pytał: Jakie środki zastosowałem? Nie
zachowałem się dobrze. A nawet
byłem tchórzem... (Medytacja z 19 III
1975).

* Potrzeba, by on wzrastał, a ja się
umniejszał (łac.) - przyp. tłum..

[10] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
16.

[11] List z 29 XII 1947/14 II 1966, nr
17.

[12] List z 9 I 1932, nr 84.

Ten sam pogląd znajdujemy w 
Apuntes, nr 373, w punkcie
zapisanym 3 XI 1931. Bez wątpienia
to przemyślenie pochodzi z jeszcze
wcześniejszego okresu, bowiem w
tym samym miejscu założyciel Opus



Dei dodaje, że już pisał na ten temat.
Jak w wielu wcześniejszych
fragmentach, nie znajdujemy
żadnego tekstu, który odnosiłby się
do tej sprawy, w związku z tym
trzeba wyciągnąć wniosek, że
notatka taka znajdowała się w
pierwszym zeszycie Apuntes, który
spalił i w związku z tym musiała
zostać sporządzona przed marcem
1930 roku.

[13] Medytacja z 14 II 1964. W 1951
roku tę samą myśl wyraził w Liście z
14 IX 1951, nr 3.

[14] Apuntes, nr 1870. Ks. José Luis
Múzquiz pamięta, że słyszał jak don
Josemaría mówił, że w miesiącach
następujących po 2 października
1928 nie miał żadnego zamiaru zostać
założycielem i że jeśli odnalazłby
jakąś organizację zbliżoną do Dzieła, 
poszedłby tam niczym szeregowy
żołnierz (por. José Luis Múzquiz, AGP,
RHF, T-04678/1, s. 118).



* Konieczną (łac.) - przyp. tłum..

[15] Apuntes, nr 1870. Wyrażenie 
dziwactwa nie zostało tu użyte w
znaczeniu pejoratywnym, lecz raczej
jako przeciwstawienie naturalności
właściwej członkom Opus Dei, którzy
powinni być obywatelami i zwykłymi
wiernymi (por. List z 29 XII 1947/14
II 1966, nr 17).

[16] Medytacja z 14 II 1964. Wkrótce
dostrzegł, jak mówi d. A. del Portillo,
że w Hiszpanii nie istniały instytucje
tego rodzaju; natomiast dotarły do
niego informacje na temat nowych
fundacji, jakie pojawiły się w innych
krajach: we Włoszech, w Szwajcarii,
Niemczech, Polsce itp. (por. Sum.
536).

[17] Jak mówi założyciel Opus Dei: 
Zaczyna się jeszcze raz szczególna
pomoc, bardzo konkretna ze strony
Pana (por. Apuntes, nr 179, przypis
193).



[18] Ibidem, nr 475. I wkrótce potem
pisał do członków Dzieła: Wiele razy
– chociaż nie lubię komedii – miałem
pokusę, chęć, by paść na kolana, aby
prosić was o wybaczenie, dzieci moje,
ponieważ poprzez ten opór wobec
nowej fundacji, mimo że miałem wiele
dowodów na to, że trzeba założyć
Dzieło, opierałem się temu, jak tylko
mogłem. Niech mi posłuży za
wytłumaczenie przed Bogiem fakt, że
od 2 października 1928 roku, pośród
mojej walki wewnętrznej,
pracowałem, by wypełnić Świętą Wolę
Bożą, rozpoczynając pracę apostolską
Dzieła. Minęły trzy lata, i widzę teraz,
że pewnie tego życzył sobie Bóg, że
doświadczyłem wówczas i że jeszcze
teraz doświadczam tego kompletnego
oporu, abym miał zawsze ostateczny
dowód, że wszystko jest Jego a nic
moje (List z 9 I 1932, nr 84).

[19] Drogą, która otrzymywał tego
rodzaju informacje, była hiszpańska
prasa religijna. W tekście z 25 VIII



1930 mówi o tym, co czynił przed
laty: Od dłuższego czasu, oprócz tego,
że zanosiłem czasopisma religijne (El
Mensajero, El Iris de Paz, czasopisma
misyjne i inne wydawane przez różne
zakony) chorym, rozdawałem je,
spokojnie i po prostu, na ulicach: w
biednych dzielnicach, był czas, gdy nie
mogłem przejść niektórymi ulicami,
by mnie nie proszono o czasopisma
(Apuntes, nr 86).

„Jeśli dobrze pamiętam – twierdzi J.
L. Múzquiz – mówił, że dostarczał
mu ich przyjaciel, d. Alejandro
Guzmán” (José Luis Múzquiz, AGP,
RHF, T-04678/1, s. 20).

[20] Apuntes, nr 1870. Prałat A. del
Portillo opowiada, że założyciel Opus
Dei wiele razy mówił mu o swoim
starym przyjacielu i koledze z
wydziału prawa w Saragossie,
Enrique Luño Peña, który przy
jakiejś okazji odwiedził Patronat
Chorych i który nie tylko opowiadał



mu o paulistach, ale nawet
opublikował artykuł w czasopiśmie
„Acción Social”. Chodzi o tekst: E.
Luño Peña, Pan y Catecismo, „Acción
Social”, I 1928, 4 seria, nr 73,
Saragossa, s. 7.

Ponadto w Anuario Eclesiastico,
który w tym okresie rozchodził się w
Hiszpanii w dużych nakładach, w
tomie z roku 1928 ukazał się
obszerny artykuł na temat fundacji
kardynała Ferrariego. Por. P. Voltas
CMF, Hombres y Hechos de la Iglesia
contemporánea. El Cardenal Ferrari.
Su Obra. La Companía de San Pablo.

[21] Por. L. Martínez de Muñecas, Un
gran Apóstol de Acción Católica, « El
mensajero serafico », 1 I 1930, s.
15-16 ; 16 I 1930, s. 50-51 oraz 1 II
1930, s. 81-83. W tych artykułach
można przeczytać, że w chwili, gdy
rząd carski rozwiązał w Polsce
zgromadzenia zakonne, o. Honorat
przyciągał powołania zakonne,



organizując je w sposób tajny: ich
członkowie składali śluby, ale żyli
pośród świata bez habitów, nie
prowadząc regularnego życia
wspólnotowego. Od 1892 roku
założył różne zgromadzenia
religijne, męskie i żeńskie,
przeznaczone dla różnych warstw
społecznych.

O. Laureano Martínez de Muñecas
był kapucynem hiszpańskim, który w
tym czasie mieszkał w Krakowie i
pracował w instytucjach założonych
przez o. Honorata Koźmińskiego,
pochodzącego z Białej Podlaskiej.
Potem wrócił do Hiszpanii i w 1950
roku założył Kongregację
Franciszkanek Misjonarek
Przedmieść.

[22] Apuntes, nr 1870. Wszystkie
notatki sprzed 1930 roku, jak już
powiedzieliśmy, zostały spalone.

José Luis Múzquiz twierdzi, iż
pewnego razu usłyszał od



założyciela, że po przeczytaniu tych
gazet: stałem się bardzo spokojny i
napisałem, że te instytucje są zupełnie
różne od tej, której Pan oczekiwał ode
mnie. Poza tym była inna zasadnicza
różnica: do tych grup przystępowały
kobiety, a w Dziele kobiet miało nie
być. (José Luis Múzquiz, AGP, RHF,
T-04678/1, s. 20).

[23] Medytacja z 14 lutego 1964.

Ks. Pedro Casciaro zaświadcza, że
„nawet napisał: W Opus Dei nie będzie
kobiet nawet w żartach.”(Pedro
Casciaro, Sum. 6338) oraz Blanca
Fontán Suanzes twierdzi, że: „Na
początku Sługa Boży zapewniał, że
nie będzie pracował z kobietami 
nawet w żartach” (Blanca Fontán,
PM, k. 1061).

[24] 2 października 1928, komentuje
prałat Á. del Portillo, założyciel
zobaczył Dzieło takim, jakim było i
miało być aż do końca czasów:
kapłanów i świeckich w



poszukiwaniu świętości poprzez
wypełnianie swoich rodzinnych i
społecznych obowiązków, chociaż na
razie bez wyjaśnienia miejsca, jakie
miały w Opus Dei zajmować kobiety
oraz Stowarzyszenie Kapłańskie
Świętego Krzyża (por. Álvaro del
Portillo, Sum. 537).

Oświecenie, jakiego doznał 2
października, dotyczyło „całego
Dzieła”: jego duchowej istoty oraz
powołania do świętości, lecz nie
szczegółów składu i struktury.
Dlatego, jego zdaniem, nie miały
wejść do Dzieła kobiety, albo, by
wyrazić to jego własnymi słowami: 
Nie myślałem, że w Opus Dei będą
kobiety. (List z 29 VII 1965, nr 2) albo:
nigdy nie będzie tu kobiet. (2
października 1928 otrzymał
„oświecenie na temat całego Dzieła”;
14 lutego 1930 „ujrzał” dzięki nowej
łasce Bożej, inny aspekt tej
panoramy).



[25] Apuntes, nr 1871. Podczas
medytacji 14 lutego mówił:

Poszedłem do domu pewnej starszej
pani, ponad osiemdziesięcioletniej,
która spowiadała się u mnie, aby
odprawić Mszę Świętą w maleńkiej
kapliczce, którą miała w domu. I
właśnie tam, po Komunii, podczas
Mszy, przyszła na świat sekcja
żeńska. Potem, w swoim czasie
pobiegłem do mego spowiednika,
który powiedział mi: To pochodzi od
Boga tak samo, jak wszystko inne
(Medytacja z 14 II 1964). Nawet w
1964 roku użył zwrotu „potem, w
swoim czasie”.

[26] Apuntes, nr 1872. Wśród
dokumentów przechowywanych w
Archiwum Generalnym Prałatury
znajduje się list A. Slatriego,
datowany w Mediolanie 21 lipca
1930, informujący założyciela Opus
Dei na temat paulistów i dzieła
kardynała Ferrariego. Istnieją także



dwa listy o. Laureano Martíneza de
las Muñecas, z 4 II 1932 oraz 1 IV
1932, wysłane z Krakowa, dotyczące
fundacji o. Honorata Koźmińskiego
w Polsce (por. AGD, RHF, D-15059 i
D-03293).

Jak wskazują na to jasno daty listów,
nie mają one nic wspólnego z
poszukiwaniem instytucji zbliżonych
do Dzieła takiego, jakim je ujrzał
założyciel Opus Dei 2 października
1928 roku, ale raczej dotyczą kwestii
organizacyjnych i prawnych,
podobnie jak w tym okresie,
zwłaszcza w 1932 roku, zapoznawał
się on z konstytucjami i regułami
innych instytucji (por. Apuntes, nr
716 z 10 V 1932). Konsultował także
niektóre szczegóły praktyczne z
innymi osobami, jak o. Sánchezem
(por. ibidem, nr 769 z 7 VII 1932)
oraz o. Postiusem (por. ibidem, nr
769 z 7 VII 1932 oraz nr 808 z 12 VIII
1932) etc.



[27] Apuntes, nr 1871. Wodzić za nos
w tym wypadku oznacza zręcznie
manipulować jakąś osobą.

W tekście medytacji z 14 II 1964
można przeczytać: Aby nie
pozostawić żadnych wątpliwości, że
to On chciał wcielić w życie swoje
Dzieło, Pan zostawił naoczne dowody.
Ja napisałem: nigdy nie będzie kobiet
w Opus Dei, nawet w żartach. I w
ciągu kilku dni, 14 lutego, stało się
jasne, że to nie mój pomysł, że jest to
wbrew moim skłonnościom i wbrew
mojej woli.

[28] Cytat za Álvaro del Portillo, Sum.
537.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/14-lutego-1930-r-w-opisie-a-v-

de-prada/ (13-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/14-lutego-1930-r-w-opisie-a-v-de-prada/
https://opusdei.org/pl-pl/article/14-lutego-1930-r-w-opisie-a-v-de-prada/
https://opusdei.org/pl-pl/article/14-lutego-1930-r-w-opisie-a-v-de-prada/

	14 lutego 1930 r. w opisie Andresa Vazqueza de Prady

