
opusdei.org

Na czym polega
formacja w Opus
Dei?

Ks. Guillaume Derville: "Cała
formacja mówi o Bogu i uczy
miłować Boga i bliźniego —
utożsamia nas z Chrystusem".

13-10-2017

Pomodliwszy się, Jezus Chrystus
wybrał swoich apostołów (por. Łk 6,
12-16). Można powiedzieć, że
formował ich stopniowo,
przygotowując do przyszłej misji.
Jezus nauczał od początku, wyjaśnia



święty Łukasz w Dziejach
Apostolskich, udzielił apostołom 
przez Ducha Świętego poleceń, a po
swojej Męce wciąż nauczał ich przez
czterdzieści dni o królestwie Bożym
(Dz 1, 1-3), dając im wiele dowodów
swojej Męki i Zmartwychwstania —
historycznego faktu, który jest
podstawą naszej wiary (por. 1 Kor 15,
14). Innymi słowy, podczas życia
publicznego, a także po
zmartwychwstaniu Jezus
przygotowywał swoich uczniów do
tego, żeby mogli prowadzić dalej Jego
dzieło ewangelizacji. Kościół miał
stanowić kontynuację nauczania
Chrystusa aż do końca świata.

Jaka jest istota przesłania Jezusa
Chrystusa? W swej modlitwie
kapłańskiej Jezus Chrystus chwali
Boga Ojca, podsumowując w krótkich
słowach, na czym polega życie, do
którego jest powołana osoba ludzka: 
A to jest życie wieczne: aby znali
Ciebie, jedynego prawdziwego Boga,



oraz Tego, którego posłałeś, Jezusa
Chrystusa (J 17, 3). Przy pomocy tej
syntezy, w pewien sposób Pan
przedstawia sprawozdanie z
wypełnienia misji wśród mężczyzn i
kobiet swoich czasów: Słowa bowiem,
które Mi powierzyłeś, im
przekazałem, a oni je przyjęli (J 17, 8).
Stwierdza potem: Ja za nimi proszę (J
17, 9), ponieważ całe Jego nauczanie
opiera się na modlitwie, to znaczy na
Jego komunii z Ojcem i Duchem
Świętym. Wieczne Słowo
przekazywało słowa życia wiecznego
(J 6, 68) i te słowa były przyjmowane
pod wpływem modlitwy Chrystusa w
Kościele.

Benedykt XVI podkreśla znaczenie
społecznego charakteru człowieka,
który „realizuje się w relacjach
międzyosobowych. W im bardziej
autentyczny sposób je przeżywa, tym
bardziej dojrzewa jego tożsamość
osobista. Człowiek dowartościowuje
siebie nie przez izolację, lecz poprzez



relacje nawiązywane z innymi oraz z
Bogiem"[1]. Ta rzeczywistość ulega
weryfikacji również w życiu wiarą w
Kościele — „nauczycielu naszej
wiary"[2]. Czym jest Kościół? Kościół
jest „ludem, który Bóg gromadzi na
całym świecie. Istnieje on we
wspólnotach lokalnych i
urzeczywistnia się jako
zgromadzenie liturgiczne, przede
wszystkim eucharystyczne. Kościół
żyje Słowem i Ciałem Chrystusa, sam
stając się w ten sposób Jego
Ciałem"[3]. Drugi Sobór Watykański
oświetlił tajemnicę Kościoła: „Kościół
jest w Chrystusie niejako
sakramentem, czyli znakiem i
narzędziem wewnętrznego
zjednoczenia z Bogiem i jedności
całego rodzaju ludzkiego"[4]. Każdy
ochrzczony w jakiś sposób nosi ze
sobą Kościół i jest powołany do
wypełnienia misji, jaką Bóg
powierzył do spełnienia Kościołowi
w świecie[5].



Kościół jest „Matką i Mistrzynią"[6]:
„W Kościele, wspólnocie wszystkich
ochrzczonych, chrześcijanin
wypełnia swoje powołanie. Od
Kościoła przyjmuje słowo Boże, które
zawiera pouczenia „Prawa
Chrystusowego" (Ga 6, 2). Od
Kościoła otrzymuje łaskę
sakramentów, która podtrzymuje go
„w drodze". Od Kościoła uczy się
przykładu świętości; rozpoznaje jej
wzór i źródło w Najświętszej Maryi
Dziewicy; zauważa ją w
autentycznym świadectwie tych,
którzy nią żyją; odkrywa ją w
duchowej tradycji i długiej historii
świętych, którzy nas poprzedzili, a
którą liturgia celebruje we
wspomnieniach świętych"[7]. W
swojej pracy formacyjnej Kościół
liczy na wiernych, żeby pomagać
innym: „W dziele nauczania i
stosowania moralności
chrześcijańskiej Kościół potrzebuje
poświęcenia pasterzy, wiedzy
teologów, wkładu wszystkich



chrześcijan i ludzi dobrej woli. Wiara
i praktykowanie Ewangelii
zapewniają każdemu doświadczenie
życia „w Chrystusie", który oświeca i
uzdalnia do oceniania rzeczywistości
Boskich i ludzkich według Ducha
Bożego (por. 1 Kor 2,10-15). W ten
właśnie sposób Duch Święty może
posłużyć się najbardziej pokornymi,
by oświecać mędrców i
wyniesionych do najwyższych
godności"[8].

Świeccy czynnie uczestniczą w tym
apostolstwie: „Wierni świeccy, którzy
są do tego zdolni i przygotowani,
mogą wnosić swój wkład w formację
katechetyczną (por. KPK, kan. 774;
776; 780), w nauczanie świętej nauki
(por. KPK, kan. 229) […]"[9]. W
niniejszym wykładzie na temat
formacji w Opus Dei najpierw
wyjaśnia się konieczność formacji (1)
i jej przedmiot (2), żeby później
rozwinąć pięć aspektów, które ją
charakteryzują i środki, które ją



napędzają (3), zawsze licząc na
dyspozycję tych, którzy w niej
uczestniczą, żeby z łaską Bożą
formacja była prawdziwie płodna (4).

1. Konieczność formacji w Opus
Dei

Minęło ponad dwadzieścia wieków
od Wcielenia Zbawiciela, a Kościół
wciąż głosi Jego Boskie słowa. W
łonie Kościoła Opus Dei zapewnia
wiernym formację, która nie jest
niczym innym niż przedłużeniem w
czasie i przestrzeni tej zapowiedzi
Ewangelii. Otóż potrzeba formacji, z
udziałem innych osób, żeby
poznawać i wcielać ducha Ewangelii
— stawać się w pełni
chrześcijaninem „pośród świata"
według przesłania Św. Josemaríi
Escrivy de Balaguer: „jedynym celem
Opus Dei było zawsze przyczynianie
się do tego, by żyli w świecie, pośród
doczesnej rzeczywistości i świeckich
dążeń, mężczyźni i kobiety



wszystkich ras i warstw społecznych,
którzy starać się będą kochać Boga i
służyć Jemu i innym ludziom w
zwyczajnej pracy i za jej
pośrednictwem"[10]. Istnieje 
konieczność intensywnej i szczególnej
formacji, aby wprowadzać w życie
nadprzyrodzony cel Dzieła.

Wierni Opus Dei wiedzą, że „świętość
nie jest tylko dla uprzywilejowanych
i że boskie mogą być wszystkie drogi
na ziemi, wszystkie stany, wszystkie
zawody, wszystkie uczciwe
zadania"[11] i że „celem do jakiego
dąży Opus Dei jest przyczynianie się
do poszukiwania świętości i
wykonywania apostolatu przez tych
chrześcijan, którzy żyją w świecie,
jakikolwiek by nie był ich stan i
uwarunkowania"[12]: „Tym zatem,
którzy rozumieją ten ideał świętości,
Dzieło udostępnia środki duchowe,
również formację doktrynalną,
ascetyczną i apostolską niezbędną do
tego, by go wprowadzić w życie"[13].



Św. Josemaría wyjaśnia, że „w
ramach uniwersalnego wezwania do
świętości członek Opus Dei
otrzymuje również specjalne
wezwanie, by poświęcił się w sposób
wolny i odpowiedzialny
poszukiwaniu świętości i czynieniu
apostolstwa w świecie; zobowiązuje
się do życia w specyficznym duchu i
przyjmowania, przez całe swoje
życie, szczególnej formacji"[14].

Zbiór tekstów służących do osobistej
formacji, który rozpoczynamy na
tych stronach, stanowi, pośród wielu
innych, ewentualny materiał
wspierający do przygotowania
duchowego w ciągu miesięcy
poprzedzających wstąpienie do
Dzieła. W ramach formacji
udzielanej ustnie, przy pomocy
spersonalizowanych przykładów i
świadectw, rozwija idee według
ducha, którym bardziej niż teoria jest
życie.



Nic dziwnego, że trzeba korzystać z
formacji przy pomocy innych. Jak już
podkreśliliśmy, konstruowanie
własnej tożsamości zależy w dużym
stopniu od stosunków
międzyludzkich. Wystarczy
pomyśleć o darze słowa, które jest
czymś właściwym dla osoby ludzkiej
i którego nie można nabyć bez nauki.
W nauce zaś fundamentalna jest
pomoc innych[15]. Małe dziecko jest
właśnie infans, dosłownie „tym, kto
nie umie mówić". Ta informacja
rzeczywiście służy również do
rozwoju życia chrześcijańskiego[16].
Potrzeba pomocy innych i łaski
Bożej. Natomiast „duchowy
indywidualizm" izoluje osobę i
uniemożliwia otwarcie na innych i
wymianę darów[17].

Jakie jest, żeby użyć takiego
określenia, centrum formacji
udzielanej w Opus Dei? Centrum tym
jest sam Jezus Chrystus. Istotnie
Chrystus „objawia w pełni człowieka



samemu człowiekowi i okazuje mu
najwyższe jego powołanie"[18]. W
związku z tym najwyższa i
najpełniejsza formacja człowieka
doprowadzi go do poznania,
umiłowania i naśladowania coraz
bardziej Chrystusa. „Kiedy Pan Jezus
modli się do Ojca, aby «wszyscy byli
jedno… jako i my jedno jesteśmy» (J
17, 21-22), otwierając przed
rozumem ludzkim niedostępne
perspektywy, daje znać o pewnym
podobieństwie między jednością
Osób Boskich a jednością synów
Bożych zespolonych w prawdzie i
miłości. To podobieństwo ukazuje, że
człowiek będąc jedynym na ziemi
stworzeniem, którego Bóg chciał dla
niego samego, nie może odnaleźć się
w pełni inaczej jak tylko poprzez
bezinteresowny dar z siebie
samego"[19]. Formacja prowadzona
w Opus Dei jest przejawem tego
oddania, jakim żyje się w Kościele,
gdzie każdy współpracuje przy
formacji innych.



Chodzi o formację postępującą, na
obraz sposobu działania Boga wobec
ludzi. Słynny jest komentarz
Świętego Ireneusza z Lyonu, kiedy
„wielokrotnie mówi o tej pedagogii
Bożej, posługując się obrazem
wzajemnego przyzwyczajania się do
siebie Boga i człowieka: «Słowo Boże
zamieszkało w człowieku i stało się
Synem Człowieczym, by
przyzwyczaić człowieka do objęcia
Boga, a Boga do zamieszkiwania w
człowieku, zgodnie z upodobaniem
Ojca»"[20].

Jezus jest prawdziwym Człowiekiem
i prawdziwym Bogiem. „Słowo
bowiem Boże, przez które wszystko
się stało, samo stało się ciałem i
mieszkając na ziemi człowieczej
weszło w dzieje świata jako człowiek
doskonały, wzięło je w siebie i w
sobie je streściło. Objawia nam Ono,
że «Bóg jest miłością» (1 J 4, 8), a
zarazem uczy, że prawem
fundamentalnym doskonałości



ludzkiej, a w następstwie tego i
prawem przekształcania świata, jest
nowe przykazanie miłości"[21]. W
miarę jak Jezus Chrystus objawia
nam Boga, ukazuje nam, kim jest
człowiek. Wskazuje również, w jaki
sposób człowiek staje się w pełni
samym sobą.

„Fiunt, non nascuntur christiani",
stwierdza Tertulian[22]. Człowiek nie
rodzi się chrześcijaninem, tylko musi
nim zostać. Chrzest czyni nas
chrześcijanami, ale konieczne jest
nauczyć się poznawać Boga coraz
bardziej i miłować Go. Celem Opus
Dei jest sprawienie, abyśmy miłowali
Boga i bliźnich w Bogu w życiu
codziennym, zwłaszcza w pracy
zawodowej i w wypełnianiu
obowiązków stanu. Można to
podsumować w dwóch słowach:
osobista świętość i apostolstwo. Opus
Dei, mówił Święty Josemaría,
prowadzi do tego, żeby „odkrywać,
że normalne życie w świecie,



codzienna praca, może być
spotkaniem z Bogiem"[23]: „to
właśnie wśród spraw najbardziej
prozaicznych na tej ziemi,
powinniśmy uświęcać się, służąc
Bogu i wszystkim ludziom"[24].

Jak to osiągnąć? Święty Josemaría
twierdził, że mężczyzna, kobieta
„stopniowo stają się coraz bardziej
sobą, nigdy jednak nie stając się sobą
zupełnie, nigdy nie osiągając całej
ludzkiej doskonałości, do jakiej z
natury są zdolni. W pewnych
dziedzinach mogą stać się lepsi od
innych a nawet w jakiejś konkretnej,
ludzkiej działalności mogą nie mieć
sobie równych. Jednakże ich
wzrastanie jako chrześcijan nie ma
granic" [25]. W związku z tym nasza
formacja trwa przez całe życie. To jest
w szczególności konsekwencja
świeckiej kondycji wiernych Opus
Dei, którzy żyją w nieustannie
zmieniającym się świecie i są
równocześnie rzemieślnikami tych



zmian. Równocześnie my, wszyscy
chrześcijanie, znajdujemy się na
drodze, która zawsze wznosi się ku
Panu, drodze, na której, jak mówił
Święty Augustyn, mówiąc o życiu
chrześcijańskim, „non progredi,
regredi est"[26]: ten, kto nie
postępuje w swojej walce duchowej,
cofa się. „Dziś nie chodzi tylko o to,
by zająć nieużytki, ale także by
zwiększyć plony z tych pól, które już
są uprawiane. By żniwo było
większe, by żeńcy także zdali sobie
sprawę z tego, że i oni są
żniwem"[27].

Osoba ludzka jest w naturalny
sposób społeczna, a jej pierwszym
miejscem wzrostu jest rodzina.
Formacja prowadzona w Opus Dei
prowadzi do docenienia piękna
rodziny, ponieważ ognisko domowe
powinno być „pierwszą szkołą życia
chrześcijańskiego"[28]. Osoby żyjące
w związkach małżeńskich Święty
Josemaría nauczał, że pierwszą



rzeczą jest rodzina, a praca znajduje
się na drugim miejscu. W szkołach
pierwszą rzeczą również są rodziny a
konkretnie rodzice. To oni muszą
realizować apostolstwo w swojej
rodzinie, z poziomu swojej rodziny,
poprzez swoją rodzinę. Ośrodki Opus
Dei są jakby przedłużeniem rodziny.

Środki formacyjne są środkami
„transformacyjnymi", dlatego że
„Duch Święty, uzdrawiając rany
grzechu, odnawia nas w naszym
myśleniu (por. Ef 4, 23)"[29]. Są one
„sprawcze"[30], żeby użyć określenia
Benedykta XVI. Przeobrażają osobę,
prowadzą ją do doskonałości. Na
przykład Święty Josemaría pod
koniec swojego życia, kiedy pewnego
razu był chory, przypomniał, że czuje
potrzebę uczestnictwa w kręgu —
cotygodniowym środku
formacyjnym, który istnieje w Dziele.
— „Nemo repente fit sanctus. Ut
jumentum (Ps LXXII, 23, 24) [to
znaczy: nikt nie staje się świętym



nagle. Chciałbym być jak osiołek].
Osiołek pracujący przy norii…"[31],
napisał pewnego dnia. Osiołek służył
za wierzchowca Panu podczas Jego
wjazdu do Jerozolimy. Święci
Ojcowie widzieli w oślicy matkę
judaizmu, poddanego jarzmu prawa,
podczas gdy oślątko to pogaństwo
(cfr. Mt 21, 2): Chrystus wprowadza
wszystkich do Kościoła, do nowego
Jeruzalem. Święty Augustyn,
komentując psalm 34[33], 3, zobaczył
w tym epizodzie wezwanie do
pokory i łagodności. Święty
Josemaría przyglądał się pracy
osiołka pracującego przy norii i
płodności jego wytrwałości. W ten
sposób nawiązywał do konieczności
trwania dzień po dniu, z
pragnieniem posłuszeństwa, w
rękach Boskich i z dążeniem do
ostatecznego zjednoczenia z Bogiem
w nawiązaniu do następujących
wersetów psalmu 73[72], 23-24: „Lecz
ja zawsze będę z Tobą: Tyś ujął moją
prawicę; prowadzisz mnie według



swojej rady i przyjmujesz mię na
koniec do chwały".

2. Przedmiot formacji w Opus Dei

To przeobrażenie, dalekie od
pozbawiania własnej osobowości
każdego człowieka, ma ją wzmocnić.
Chodzi o to, żeby przynosiły owoce
własne talenty — te „monety", które
każdy otrzymał od Boga (cfr. Mt 25,
30), a tymi monetami są cechy i
możliwości osobiste — w miarę jak,
równolegle usuwa się to, co może
zepsuć obraz Chrystusa — to, co w
rzeczywistości nie jest nasze, tylko
jest maską, która nas zniekształca.
Cel Opus Dei można podsumować w
dwóch słowach: świętość i
apostolstwo. Tworzą one jedność, jak
dwie strony jednego medalu: „Nie
można rozdzielić w Chrystusie Jego
bycia Bogiem-Człowiekiem od Jego
funkcji Odkupiciela. Słowo stało się
ciałem i przyszło na ziemię ut omnes
homines salvi fiant, żeby zbawić



wszystkich ludzi"[32]. Formacja
prowadzona przez Opus Dei ma na
celu wprowadzanie w życie, z łaską
Bożą, tego nadprzyrodzonego celu, a
w związku z tym:

a) polepszać życie duchowe, które jest
życiem Ducha Świętego w nas: życie
chrześcijańskie, życie „w Chrystusie";

b) rozumieć Słowo Boże, ponieważ
bliska znajomość z Pismem jest
istotna dla prowadzenia życia
chrześcijańskiego, zgodnie z
następującymi słowami Świętego
Josemaríi: „Poznać Jezusa Chrystusa.
Sprawić, żeby inni Go poznali.
Zanieść go wszędzie"[33]. Słowo
„Ewangelia" (Mk 1, 1) oznacza przede
wszystkim dobrą nowinę o przyjściu
Mesjasza. Zaczęło oznaczać cztery
książeczki Mateusza, Marka, Łukasza
i Jana, które zostały napisane, na
pierwszym miejscu dla umocnienia
wiary wierzących w Jezusa
Chrystusa (cfr. Łk 1, 4; J 20, 31).



Wielki historyk XX wieku
zdemaskował to, co nazywa
równocześnie „błędem" i
„oszustwem": „naiwny pomysł, że
ktoś może mieć dostęp do Pisma
Świętego bez żadnego
przygotowania, że wystarczająca jest
dobra wola"[34]. Tłumaczył dalej:
„Biblia nie przestała żyć w Kościele,
być czytana w Kościele,
komentowana, rozumiana,
stosowana"[35]. Zrozumienie Pisma
Świętego jest ułatwione przypisami
na dole stronicy w poszczególnych
wydaniach. W tym celu Święty
Josemaría zachęcał do wydania
Pisma Świętego — opublikowanego
przez Eunsa (Pampeluna 1997-2004)
w pięciu tomach — które oferuje
obfite przypisy, z tekstami
Magisterium, Ojców Kościoła,
Doktorów Kościoła i Świętych oraz
wstępami, zgodnie ze wskazaniami II
Soboru Watykańskiego[36]. Skrócone
wydanie Nowego Testamentu (1999)
pomaga również oswoić się ze



świętymi księgami, zrozumieć ich
treść i strukturę;

c) poznawać doktrynę Kościoła. W
tym celu odpowiednimi tekstami są 
Katechizm Kościoła Katolickiego
(1992) i jego Kompendium (2005). 
Katechizm został napisany dla
pasterzy Kościoła, dla wiernych i dla
każdego człowieka, który domaga się
uzasadnienia nadziei katolika[37].
Został pomyślany jako wyraz
wspólnej wiary Kościoła i otrzymał
gwarancję, że nim jest. Katechizm
jest „prawdziwym narzędziem
wspierania w wierze, zwłaszcza dla
tych, którzy troszczą się o
wychowanie chrześcijan, tak istotne
w naszym kontekście
kulturowym"[38]. Ci, którzy
odbywają albo odbyli studia wyższe,
nie mogą tłumaczyć się
stwierdzeniem, że chodzi o tekst
nazbyt dla nich trudny. Muszą
osiągnąć poziom formacji
teologicznej przynajmniej równy



poziomowi ich kompetencji
zawodowych. Oczywiście
studiowaniu Katechizmu towarzyszy
lektura Biblii i poznawanie nauk
Ojców Kościoła i Magisterium. Tutaj
należy szczególnie podkreślić w
naszych czasach teksty II Soboru
Watykańskiego i encykliki Papieży
Jana Pawła II i Benedykta XVI.
Właśnie w Katechizmie Kościoła
Katolickiego, tłumaczy Benedykt XVI,
„staje się […] faktycznie widoczne
bogactwo nauczania, jakie Kościół
przyjął, strzegł i oferował na
przestrzeni dwóch tysiącleci swej
historii. Od Pisma Świętego do Ojców
Kościoła, od mistrzów teologii po
świętych, którzy przeszli przez wieki,
Katechizm przedstawia trwałą
pamięć tak wielu sposobów, w
których Kościół rozważał swą wiarę i
dokonał postępu doktrynalnego, aby
dać wiernym pewność w ich życiu
wiary"[39].



„Podstawowe treści wiary — mówi
Papież — „znajdują w Katechizmie
Kościoła Katolickiego swą
systematyczną i organiczną
syntezę"[40]. Benedykt XVI tłumaczy,
że struktura Katechizmu
„przedstawia rozwój wiary,
poruszając nawet wielkie kwestie
życia powszedniego. Strona po
stronie, odkrywa się, że to, co jest
przedstawione, nie jest jakąś teorią,
ale spotkaniem z konkretną Osobą,
która żyje w Kościele. Po wyznaniu
wiary następujące wyjaśnienie życia
sakramentalnego, w którym Chrystus
jest obecny, działa i nadal buduje
swój Kościół. Bez liturgii i
sakramentów, wyznanie wiary nie
miałoby skuteczności, gdyż
zabrakłoby łaski, która wspiera
świadectwo chrześcijan. Podobnie,
nauczanie Katechizmu na temat życia
moralnego nabiera swego pełnego
znaczenia, jeżeli umieszczane jest w
kontekście wiary, liturgii i
modlitwy"[41].



Z drugiej strony środki te
przyczyniają się do formowania
sumienia. „Sumienie powinno być
uformowane, a sąd moralny
oświecony. Sumienie dobrze
uformowane jest prawe i prawdziwe.
Formułuje ono swoje sądy, kierując
się rozumem, zgodnie z prawdziwym
dobrem chcianym przez mądrość
Stwórcy. Wychowanie sumienia jest
nieodzowne w życiu każdego
człowieka, który jest poddawany
negatywnym wpływom, a przez
grzech – kuszony do wybrania raczej
własnego zdania i odrzucenia
nauczania pewnego"[42]. To
wychowywanie sumienia, stwierdza 
Katechizm, „zapewnia wolność i
prowadzi do pokoju serca". I dodaje:
„w formowaniu sumienia słowo Boże
jest światłem na naszej drodze;
powinniśmy przyjmować je przez
wiarę i modlitwę oraz stosować w
praktyce. Powinniśmy także badać
nasze sumienie, wpatrując się w
krzyż Pana. Jesteśmy wspierani



darami Ducha Świętego, wspomagani
świadectwem lub radami innych
ludzi i prowadzeni pewnym
nauczaniem Kościoła"[43];

d) pogłębiać znajomość ducha Dzieła.
Dotykamy tutaj czegoś, co jest
równocześnie własne, żeby tak
powiedzieć, dla Opus Dei, a
równocześnie obecne w Ewangelii.
Duch Opus Dei został zaaprobowany
przez Kościół, w szczególny sposób
poprzez Statuty, które nadała mu
Stolica Święta[44]. Słowo „duch"
przywołuje coś, co ożywia wszystko,
co pobudza całe życie i każde ludzkie
działanie. Nadaje szczególną
duchową fizjonomię, pewne
podobieństwo, jak komentował
kiedyś ówczesny Prałat Opus Dei,
Czcigodny Álvaro del Portillo,
podczas podróży duszpasterskiej do
Japonii. Duch Opus Dei obejmuje
jedność życia, świeckość, wolność i
osobistą odpowiedzialność za sprawy



doczesne i inne. Ma dwa istotne
aspekty:

— Boże synostwo w Chrystusie jako
fundament. Chodzi nie tylko o
wiedzę, że Bóg jest Ojcem
miłosiernym, ale o odczuwanie i
aktualizowanie tej rzeczywistości w
ciągu całego dnia;

— „Osią – zawiasem – wokół którego
obraca się całe dzieło uświęcenia,
siebie samego i innych, jest praca
zawodowa wykonywana jak
najlepiej, w zjednoczeniu z
Chrystusem i ożywiana pragnieniem
służenia innym"[45];

e) nauczyć się prowadzić apostolstwo
według ducha Opus Dei. Istnieje wiele
sposobów przekazywania
ewangelicznego przesłania Kościoła.
Wierni Opus Dei uczą się
przekazywać ponownie to, co
wydarzyło się z pierwszymi
uczniami Pana. Andrzej odnalazł
Szymona, swojego brata, opowiedział



mu o Chrystusie i zaprowadził go do
Mistrza. Filip, który spotkał Jezusa,
zaprowadził Go do Natanaela.
Wszystko stało się w sposób
naturalny. W ten sposób Święty
Josemaría nauczał prowadzenia
apostolstwa przyjaźni i zaufania.
Uszlachetnia się autentyczna ludzka
przyjaźń, która oznacza pewne
wzajemne otwarcie dusz, prowadząc
je na płaszczyznę nadprzyrodzoną.
Wielokrotnie to apostolstwo odbywa
się na zasadzie „równy z równym" i
razem odbywa się odkrywanie Opus
Dei wraz ze wzrastaniem w bliskości
z Jezusem i w wysiłku apostolskim.
To Bóg daje wzrost (cfr. 1 Kor 3, 6).
„Ziemia sama z siebie wydaje plon"
— mówi Pan (Mk 4, 28).
Chrześcijanin może wzrastać w
praktykowaniu cnót, które ułatwiają
apostolstwo: na przykład
umiejętności obcowania z ludźmi,
zdolności empatii, dobrym humorze,
pokorze, hojności w
wykorzystywaniu czasu.



3. Pięć aspektów formacji i środki
formacyjne

Odnośnie formacji prowadzonej w
Opus Dei, Święty Josemaría brał pod
uwagę pięć aspektów: osobisty,
duchowy, doktrynalno-religijny,
apostolski i zawodowy[46]. Na czym
one polegają?

— Formacja osobista: ludzkie cnoty,
począwszy od czterech cnót
głównych (roztropność,
sprawiedliwość, umiarkowanie,
męstwo) powinny wzrastać przez
całe życie. Pośród nich Święty
Josemaría podkreślał często prostotę,
szczerość i pracowitość.

— Formacja duchowa, która
prowadzi do tego, żeby każdy czuł się
w każdej chwili dzieckiem Bożym.
Synostwo Boże jest w istocie
fundamentem ducha Opus Dei. Ta
formacja oznacza naukę modlitwy,
która jest spotkaniem z Bogiem i
towarzyszy przystępowaniu do



sakramentów, a zwłaszcza do
Najświętszej Eucharystii i do
sakramentu Pokuty.

— Formacja doktrynalno-religijna,
aby osiągnąć zrozumienie wiary,
zaspokajające zachętę Świętego
Piotra — „bądźcie zawsze gotowi do
obrony wobec każdego, kto domaga
się od was uzasadnienia tej nadziei,
która w was jest. A z łagodnością i
bojaźnią Bożą zachowujcie czyste
sumienie" (1P 3, 15-16). Zresztą
każdy chrześcijanin musi uzyskać
formację doktrynalną: „Przez
doktrynę rozumiem dostateczną
znajomość misji Kościoła jaką winien
mieć każdy wierny. Również
znajomość specyficznego wkładu i
odpowiedzialności uczestniczenia
każdego wiernego w tej jednej i
jedynej misji"[47].

— Formacja apostolska: chodzi o
nauczenie się dawania świadectwa
własnej wiary. Święty Josemaría



zachęcał do prowadzenia
„apostolstwa przyjaźni i zaufania".

— Formacja zawodowa, ponieważ
praca jest osią uświęcenia
osobistego. Opus Dei nie prowadzi
określonej formacji zawodowej
(owszem, istnieje wiele rodzajów
działalności apostolskiej, która się
temu poświęca[48]), tylko daje
wiernym impuls do dobrej nauki i
pracy, z kompetencją zawodową,
ciągłą aktualizacją, w duchu służby i
ofiarowania tej pracy Bogu.

Święty Josemaría nieustannie
dokładał wszelkich starań, żeby
formować swoich duchowych synów
i córki. Czcigodny Álvaro del Portillo
wspominał: „nigdy tego nie
zapomnę, że kiedy w lipcu 1935 roku
poprosiłem o przyjęcie mnie do
Dzieła, Ojciec chociaż był
wyczerpany z powodu nadmiaru
pracy, nie wahał się rozpocząć ze
mną cyklu spotkań formacyjnych:



nowe obciążenie, dodane do już
licznych zajęć, które wypełniały jego
dni"[49].

Bardzo szybko Święty Josemaría
przestał osobiście udzielać
wszystkich środków formacyjnych.
Andrés Vázquez de Prada tłumaczy,
odnosząc się do 1940 roku, że musiał
oprzeć się „na najstarszych w Dziele,
by ci współpracowali w pracach
związanych z formacją apostolską i
kierownictwem duchowym. W 1940
roku założyciel Opus Dei, patrząc
perspektywicznie, zebrał swoich
starszych synów i oświadczył im, że
od tej chwili on sam nie będzie
prowadził kręgów formacyjnych dla
studentów, lecz to oni mają się tym
zajmować"[50].

Pośród środków formacyjnych, które
Święty Josemaría szczególnie polecał
i które wszystkie wrastają w życiowe
doświadczenie Kościoła, trzeba
wyróżnić sakramenty, które



nabierają nadzwyczajnego znaczenia
w związku z działaniem Boga ex
opere operato. Pośród nich należy
wymienić w szczególny sposób — ze
względu na to, że chodzi o
sakramenty, które można
przyjmować częściej — Mszę Świętą i
Spowiedź.

Msza Święta, zwieńczenie wszystkich
sakramentów, może być brana pod
uwagę jako środek formacyjny,
ponieważ „Msza św., przeżywana z
wiarą, kształtuje człowieka w
najgłębszym znaczeniu tego słowa,
sprzyja bowiem upodabnianiu się do
Chrystusa"[51]. Istotnie
sakramentalna celebracja Tajemnicy
paschalnej jest połączona z kultem
egzystencjalnym[52]. Podczas Mszy
Świętej Kościół „prosi więc Ojca o
posłanie Ducha Świętego, by uczynił
On z życia wiernych żywą ofiarę dla
Boga przez duchową przemianę na
obraz Chrystusa, przez troskę o
jedność Kościoła i uczestnictwo w



Jego posłaniu przez świadectwo i
służbę miłości"[53].

W rozważaniach kaznodzieja modli
się i próbuje pomagać modlić się w
oparciu o Ewangelię: „To o
Chrystusie powinniśmy mówić, a nie
o sobie samych"[54]. Uczestnicy
pragną otrzymać to, co Duch Święty
pragnie włożyć w ich serca.

Istnieją też osobiste środki
formacyjne. Są one konieczne,
dlatego że każda osoba jest jedyna w
swoim rodzaju, wolna i
odpowiedzialna. II Sobór Watykański
wzbudził nowy impuls do
praktykowania Sakramentu Pokuty,
„do częstszego przystępowania do
Sakramentu ze świadomością, że jest
on cały przeniknięty miłosierną
miłością Chrystusa"[55]. Jest on
nazywany również „Sakramentem
Pojednania" i może obejmować poza
podstawowymi aktami sakramentu
— wyznaniem grzechów, z żalem,



rozgrzeszeniem i pokutą nakładaną
przez kapłana — prawdziwe
kierownictwo duchowe[56]:
spowiednik może udzielać rad,
zachęcać, zawsze ukazując
nieskończoną moc Bożego
miłosierdzia.

Istotnym środkiem formacji osobistej
jest rozmowa braterska. Jak można
wywnioskować z tej nazwy, chodzi o
krótką, cotygodniową (w przypadku
supernumerariuszy co dwa tygodnie)
braterską rozmowę o charakterze
pomocy duchowej, która powinna
być pełna szczerości i zaufania. 
Braterskie upomnienie, mające
korzenie ewangeliczne, to inna
pomoc, do której każdy ma prawo.

Istnieją również zbiorowe środki
formacyjne, skierowane do wielu
osób równocześnie.

Krąg (zwany „krótkim" dla
numerariuszy i przyłączonych,
„studyjnym" dla supernumerariuszy)



nie zwykł przekraczać 30-45 minut.
Poza krótkim komentarzem na temat
Ewangelii dnia jest to wykład na
temat jakiegoś aspektu życia
duchowego i rachunek sumienia.

Rekolekcje, które trwają kilka dni,
zwykle odbywają się raz w roku. Jest
to odpowiedni moment dla nabrania
dystansu do codziennej krzątaniny,
żeby powrócić do niej z większymi
siłami duchowymi i wielkimi
pragnieniami apostolstwa. Jest to
szansa na nowe nawrócenie[57].

Comiesięczne dni skupienia, trwające
kilka godzin, pozwalają nabrać
perspektywy w stosunku do
własnego życia i skupić się bardziej
na Panu.

Roczny kurs dla numerariuszy i kursy
dla przyłączonych i
supernumerariuszy, które trwają
dłużej (od jednego do trzech tygodni)
pozwalają połączyć odpoczynek —
na przykład, dzięki bardziej



intensywnemu praktykowaniu
jakiegoś sportu, spacerom, i tak dalej
— z pogłębianiem doktryny
katolickiej. Na przykład, odbywają
się zajęcia z filozofii i teologii i
rozmowy formacyjne.

Formacja nie ogranicza się do
środków. Całe życie w jakiś sposób
przyczynia się do wykuwania
osobowości, a zwłaszcza przykład
osobisty, ponieważ formacja
chrześcijańska rozprzestrzenia się w
kontekście życia: „Pamiętaj stale, że
współpracujesz w formacji duchowej
i ludzkiej tych, którzy cię otaczają,
oraz wszystkich dusz - aż tak daleko
sięga to błogosławione Świętych
Obcowanie. W każdej chwili: kiedy
pracujesz i kiedy odpoczywasz, kiedy
widzą cię wesołym bądź
zmartwionym; kiedy w czasie swych
zajęć bądź na ulicy wznosisz
modlitwę dziecka Bożego i objawia
się pokój twojej duszy; kiedy widać,
że cierpiałeś — że płakałeś — a ty się



uśmiechasz"[58]. Paradygmatem
formacji jest praca administracji w
ośrodkach: formuje przez swoje
czyny.

4. Niektóre dyspozycje do udziału
w środkach formacyjnych

Dyspozycja osoby, która została
przyjęta do Opus Dei, to otwartość
serca na łaskę Bożą. Dzieło
zobowiązuje się właśnie prowadzić
formację, którą wierny zobowiązuje
się przyjmować. Jeżeli ktoś jest już
osobą starszą, o dużym
doświadczeniu życiowym i, w
zależności od przypadku, również o
dużym doświadczeniu
chrześcijańskim, nie jest to powód do
słuchania tak, jakby już wszystko
wiedział. Osoba taka stara się
bardziej odnowić wewnątrz,
wiedząc, że „młode wino należy
wlewać do nowych bukłaków" (Mk 2,
22). Ta młodość duchowa nie jest
wymuszoną naiwnością, ale raczej



nadzieją pierwszego razu, czynną
postawą, która prowadzi do
skonfrontowania tego, czego się
słucha, z własnym życiem. Nie
chodzi tylko, na przykład, o wiedzę,
w jaki sposób ofiarować pracę Bogu,
tylko o to, żeby zobaczyć, jak to
robimy.

To przydaje się również tym, którzy
są już w Dziele od lat. Chociaż być
może wiedzą oni, „co nam
powiedzą", a równocześnie wiedzą,
że człowiek jest młody, dopóki
pragnie się uczyć, nie tylko po to,
żeby się poprawić, ale po to, żeby
pomagać, być może trafniej, innym w
nowej ewangelizacji.

Przy przyjmowaniu środków
formacyjnych istotna jest:

— pokora prowadząca do uznania w
prawdzie, że ktoś sam nie wie
wszystkiego, tylko że jest wiele
spraw, których nie zdoła przeżyć.
„Czasami chcielibyśmy być najlepsi



pod każdym względem i na każdej
płaszczyźnie. Ponieważ to nie jest
możliwe, powstaje stan dezorientacji
i niepokoju, a nawet zniechęcenia i
nudy"[59];

— czystość intencji, która
uniemożliwia „naukę tylko po to,
żeby więcej wiedzieć", ale zachęca do
uczenia się, aby bardziej miłować
Boga i bliźnich, aby im pomagać,
unikając pokusy pragnienia bycia
najlepszym we wszystkim, co nie ma
sensu. Chodzi o włączenie do
własnego życia tego, co się słyszy.
Święty Jakub zachęca chrześcijan
następująco: „przyjmijcie w duchu
łagodności zaszczepione w was
słowo, które ma moc zbawić dusze
wasze. Wprowadzajcie zaś słowo w
czyn, a nie bądźcie tylko słuchaczami
oszukującymi samych siebie" (Jk 1,
21-22). Tylko w ten sposób wzrasta
się w synostwie Bożym: „Moją matką
i moimi braćmi są ci, którzy słuchają
słowa Bożego i wypełniają je" (Łk 8,



21). To prowadzi do zapamiętania
pewnych idei, które najbardziej nam
się podobają i mogą nam najlepiej
służyć w życiu chrześcijańskim;

— prostota, aby, na przykład, pytać
bez wstydu o to, czego się nie
rozumie;

— oddanie w ręce Boże.
Woluntaryzm dąży do uczynienia
woli autonomiczną w stosunku do
rozumu i czyni rozum zależnym od
woli. Istotne jest, aby nie popaść w
sentymentalizm albo w
woluntaryzm, które pozostawiają z
boku rozum, podczas gdy Bóg nie jest
obcy rozumności: „in principio erat
Verbum", „na początku było Słowo",
mówi prolog Świętego Jana. Tym
Słowem, po grecku Logos, jest Słowo
Boże, Druga Osoba Trójcy
Przenajświętszej, której słowa są
rozumne. Chrześcijański „dyskurs"
jest racjonalny, jest logos i mówi o
Bogu i o Jego dziełach. Stąd



znaczenie wysiłku rozumu, żeby
dobrze przyswoić to, co się słyszy, i
uczynić to własnym. Kiedy Piłat
zapytał Jezusa: „Czy Ty jesteś Królem
żydowskim?", Pan odpowiedział mu:
„Czy to mówisz od siebie, czy też inni
powiedzieli ci o Mnie?" (J 18, 33-34).
W chwili, kiedy stawia się zasadniczą
kwestię tożsamości Jezusa Chrystusa,
Pan ukazuje znaczenie osobistego
poszukiwania i odpowiedzi.
Równocześnie rozum musi umieć się
ukorzyć i ulec oświeceniu przez
wiarę, a także zrozumieć, jak mówił
Pascal, że „poznajemy prawdę nie
tylko rozumem, ale i sercem"[60].

Razem z odpowiedzialnością osobistą
istotne jest praktykowanie wolności.
Kiedy Święty Josemaría przypomina
zasadniczo duchowy charakter Opus
Dei i jego pracy formacyjnej,
natychmiast na jego usta wypływa
pojęcie wolności. Istotnie tłumaczy,
że formacja, którą prowadzi Dzieło,
„nie tylko szanuje wolność" jego



wiernych, „ale także stara się o to, by
nabrali oni jasnej świadomości jej
posiadania"[61]. Dodaje, że „by
osiągnąć doskonałość chrześcijańską
w wykonywanym zawodzie lub
rzemiośle jakie każdy posiada",
wierni Opus Dei „muszą być
przygotowani do tego, by umieli
korzystać z własnej wolności, by żyć
stałą obecnością Boga, ze szczerą
pobożnością, w zgodzie z
doktryną"[62]. Tylko w ten sposób
mogą wzrastać w swoich cnotach i
sprawiać, że ich talenty przyniosą
owoc, ponieważ „ludzie muszą czuć
się i być rzeczywiście wolnymi"[63].

W całym wysiłku formacyjnym istotą
jest nie tracić z pola widzenia
pierwszeństwa Boga. Wymaganie
opiera się na miłości i łasce Bożej.
Dobrze znany jest fakt, że Pelagiusz,
irlandzki mnich z V wieku,
zaprzeczał przekazywaniu grzechu
pierworodnego i w związku z tym
minimalizował konieczność łaski



Bożej, tak jak gdyby było to światło
nad celem i ukoronowaniem
wysiłków. Stąd jego nadmierna
troska o ascetyczny wysiłek, która
sprawiła, że stracił z pola widzenia
znaczenie daru Boga i doprowadził
do potępienia tego typu podejścia
przez Kościół[64]. Tylko w Bogu —
Istocie, którą rozum postrzega,
istnieje reguła miłości. Nie wszystko
w życiu jest powtarzaniem
uczynków. Istotna jest umiejętność
nadawania sensu temu życiu,
odkrywania miłości Boga, miłowania
bliźnich w walce, którą prowadzą
dzień po dniu.

Ostatecznie cała formacja mówi o
Bogu i uczy miłować Boga i bliźniego
— utożsamia nas z Chrystusem. W
momencie przyjmowania
chrześcijańskiej formacji dobrze jest
uciekać się do Maryi Dziewicy, która
w tajemnicy Nawiedzenia kuzynki
Elżbiety, niosąc Słowo w swoim łonie,
wyraziła uczucia swej duszy ową



pieśnią pochwały Boga: „Magnificat
anima mea Dominum" (Łk 1, 46).
Najświętsza Maryja Panna stwierdza,
że Jej dusza staje się wielka dla Pana.
Uciekamy się do Jej wstawiennictwa,
żeby formacja, jaką otrzymujemy,
rozszerzała nasze serce, co posłuży
do przyjęcia Boga, i żeby w Nim
otworzyła je na całą ludzkość.

G. Derville

Sierpień 2012

© CRIS, 2012

Bibliografia podstawowa

SAN JOSEMARÍA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Conversaciones. Edición
crítico-histórica preparada bajo la
dirección de José Luis Illanes, Rialp,
Madrid 2012; szczególnie 2, 10, 26,
34, 53-54, 60-61, 84, 88, 99.

JAVIER ECHEVARRÍA, Prałat Opus
Dei, List pasterski, 2 października



2011 r., w Romana 53 (2011). W liście
tym Prałat Opus Dei rozważa kolejno
pięć aspektów formacji prowadzonej
w Prałaturze: osobisty, duchowy,
doktrynalno-religijny, apostolski i
zawodowy.

------------------------------------------------------------------

[1] Benedykt XVI, Encyklika Caritas
in veritate, 53.

[2] Katechizm Kościoła Katolickiego,
169.

[3] Ibidem, 752.

[4] Sobór Watykański II, Konstytucja
dogmatyczna Lumen gentium, 1.

[5] Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, 871.

[6] Bł. Jan XXIII, Encyklika Mater et
magistra. Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, 2030-2051.



[7] Katechizm Kościoła Katolickiego,
2030.

[8] Katechizm Kościoła Katolickiego,
2038.

[9] Ibidem, 906.

[10] Rozmowy z prałatem Escrivą, 10.

[11] Ibidem, 26.

[12] Ibidem, 60. Por. KPK, kan. 211
(głoszenie Słowa Bożego jest
gwarantowanym prawem i
moralnym obowiązkiem
chrześcijanina); Carlos J. Errázuriz
M., Corso fondamentale sul diritto
nella Chiesa, I. Introduzione. I
soggetti ecclesiali di diritto, Milano
2009, s. 215-216.

[13] Rozmowy z prałatem Escrivą, 60.

[14] Ibidem, 61.

[15] Por. J. Ratzinger – Benedykt XVI, 
L'elogio della coscienza, Cantagalli,



Siena 2009, s. 157, cytat z R.
Spaemanna. Tłumaczenie na język
hiszpański własne.

[16] Por. św. Jan Paweł II, Encyklika 
Fides et ratio, 31; Sobór Watykański
II, Konstytucja duszpasterska 
Gaudium et spes, 12.

[17] Por. Kongregacja Nauki Wiary, 
Nota doktrynalna na temat pewnych
aspektów ewangelizacji, 3 grudnia
2007 r., 5.

[18] Sobór Watykański II, Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 22.

[19] Ibidem, 24.

[20] Katechizm Kościoła Katolickiego,
53, cytat ze Św. Ireneusza z Lyonu, 
Adversus haereses, 3, 20.

[21] Sobór Watykański II, Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 38.

[22] Apologeticum, XVIII.



[23] Rozmowy z prałatem Escrivą, 70.

[24] Ibidem, 113.

[25] Św. Josemaría Escrivá, List z 24
III 1931, 9, cytowany u Javiera
Echevarríi, List pasterski, 2
października 2011 r., 3.

[26] Św. Augustyn, Sermo 69, 15.

[27] Św. Josemaría Escrivá, List z 13
stycznia 1945 r., cytowany u Andrésa
Vázqueza de Prada, Założyciel Opus
Dei: życie Josemaríi Escrivy, tom II:
Bóg i odwaga, tłum. P. Skibiński,
Katowice 2003, s.

[28] Katechizm Kościoła Katolickiego,
1657.

[29] Ibidem, 1695.

[30] Benedykt XVI, Encyklika Spe
salvi, 2, 4, 10.

[31] Św. Josemaría, Spotkanie w
Vitorii, 22 sierpnia 1938 r., cytowane



w Camino. Edición crítico-histórica
preparada por Pedro Rodríguez,
Rialp, Madrid 20043, s. 1050.

[32] To Chrystus przechodzi, 106.

[33] Św. Josemaría, Notatka
odręczna, faksymile opublikowane w
Postulación General del Opus Dei, El
beato Josemaría Escrivá, Fundador
del Opus Dei, Roma 1992, s. 127
(chodzi o książkę, która towarzyszyła
beatyfikacji Josemaríi Escrivy).

[34] H.-I. Marrou, Liminaire, w:
„Lectures actuelles de la Bible, „Les
Quatre Fleuves" 7 (1977), s. 4.

[35] Ibidem, s. 5.

[36] Por. Konstytucja dogmatyczna 
Dei Verbum, 22.

[37] Por. św. Jan Paweł II,
Konstytucja apostolska Fidei
Depositum, 4.



[38] Benedykt XVI, List apostolski w
formie Motu proprio Porta fidei, 11
października 2011 r., 2.

[39] Ibidem, 11.

[40] Ibidem.

[41] Ibidem.

[42] Katechizm Kościoła Katolickiego,
1783.

[43] Ibidem, 1784-1785.

[44] Por. św. Jan Paweł II,
Konstytucja apostolska Ut sit z 28
listopada 1982 r.; A. de Fuenmayor,
V. Gómez-Iglesias, J.L. Illanes, El
itinerario jurídico del Opus Dei.
Historia y defensa de un carisma,
Pampeluna 1989, rozdz. X § 9.

[45] J. Echevarría, List pasterski z 2
października 2011 r., 13.

[46] Ibidem.



[47] Rozmowy z prałatem Escrivą, 2.

[48] Por. E. Burkhart, Obras de
apostolado corporativo.

[49] Á. del Portillo, O Założycielu
Opus Dei: rozmowa z biskupem
Álvaro del Portillo, przeprowadzona
przez Cesare Cavalleri, tłum. I.
Wesołowska, Warszawa 2004,
rozdział VI Rodzina i służba.

[50] A. Vázquez de Prada, Założyciel
Opus Dei: życie Josemaríi Escrivy, tom
II: Bóg i odwaga, tłum. Paweł
Skibiński, Wydawnictwo „M",
Kraków, Księgarnia Św. Jacka,
Katowice 2003, rozdział XIV Rozwój
dzieła.

[51] Benedykt XVI, adhortacja
apostolska Sacramentum caritatis, 80.

[52] Cfr. ibidem, 70-71.

[53] Katechizm Kościoła Katolickiego,
1109.



[54] To Chrystus przechodzi, 163.

[55] Św. Jan Paweł II, Adhortacja
apostolska Reconciliatio et
pænitentia, 31.

[56] Por. ibidem, 32.

[57] Por. Sobór Watykański II, Dekret
Apostolicam actuositatem, 32.

[58] Kuźnia, 846.

[59] Rozmowy z prałatem Escrivą, 88.

[60] B. Pascal, Myśli, tłum. T. Żeleński
(Boy), Warszawa 2012, 479 [191], s.
189.

[61] Rozmowy z prałatem Escrivą, 53.

[62] Ibidem.

[63] Ibidem, 34.

[64] Na synodach w Kartaginie (418) i
Orange (529) oraz w liście Papieża
Celestyna I (431).



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/1-na-czym-polega-formacja/

(03-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/1-na-czym-polega-formacja/
https://opusdei.org/pl-pl/article/1-na-czym-polega-formacja/

	Na czym polega formacja w Opus Dei?

