
opusdei.org

Doen zij niet aan
zelfkastijding?

John Wauck, priester van het
Opus Dei in Rome, geeft zijn
visie op de schromelijk
overdreven vormen van
lichamelijke versterving in De
Da Vinci Code.

14-5-2006

Na lezing van het boek De Da Vinci
Code en het zien van de trailer van
de verfilming ervan, is het
waarschijnlijk veilig om zeggen: “Oh
ja, die kerels die een boetegordel
gebruiken en zichzelf tot bloedens



toe bewerken met een zweep.” Dit is
de indruk van het Opus Dei die de
meeste mensen zullen overhouden
aan De Da Vinci Code.

Om de leden van het Opus Dei op
deze manier te karakteriseren, is
even belachelijk als het op
vergelijkbare wijze karakteriseren
van de Zusters van Moeder Teresa
vanwege hun (in wezen identieke)
manier van verstervingen: eh, ja… de
Missionaries of Charity … degenen
die een boetegordel en een zweepje
gebruiken. Dit is maar al te waar,
maar slaan we hier de plank niet een
beetje mis? Iedereen weet dat dit
absoluut niet weergeeft wat deze
Zusters van de Naastenliefde doen en
het weerspiegelt evenmin wat het
Opus Dei doet.

Natuurlijk, het antwoord op de vraag
in de titel is: “Ja ... net als voor een
relatief groot aantal heiligen en
ontelbare niet-heiligverklaarde



christenen van vandaag als door de
geschiedenis heen.” Om de waarheid
te zeggen, het is niet eens zo’n
belangrijk punt. Iedereen die
geshockeerd is door deze gewoonten,
is eenvoudigweg niet bekend met de
ascetische tradities van het
christendom.

Traditie

Met een voorbeeld kan ik illustreren
wat ik bedoel. Don Juan de Palafox y
Mendoza (1600 – 1659) was
aartsbisschop en onderkoning van
Mexico. Nadat hij in 1629 priester
werd gewijd, begon hij met
boetedoening en versterving, die hij
aanduidde als zijn “regel van
vrijwillige boetedoening” (“Regla de
Penitencia Voluntaria”). Hij deed
hiervoor het volgende: drie maal
daags het gebruik van de discipline
(het zweepje), zoals de heilige
Dominicus; het dragen van de
boetegordel, zoals de heilige Bruno;



slapen op een plank, zoals de heilige
Franciscus; zich onthouden van het
eten van fruit, zoals de heilige
Bernardus; op vrijdag alleen azijn
vermengd met olie drinken, zoals
Henry Suso.

Het moge duidelijk zijn dat met zijn
gewoonten van boetedoening en
versterving, deze beroemde bisschop
uit het tijdperk van de Barok, zichzelf
voegde in de grote traditie van de
christelijke ascese.

Realiteit binnen het Opus Dei

De werkelijkheid in het Opus Dei
totaal anders dan we kunnen lezen
in De Da Vinci Code. Eigenlijk ben ik
een beetje bang, dat iemand die de
film gezien heeft en vervolgens het
echte zweepje en boetegordel te zien
krijgt, de slappe lach krijgt. Het is
alsof je naar een duel gaat en iemand
verwacht met een punt 44 Magnum
en in plaats daarvan geconfronteerd
wordt met een waterpistool.



In De Da Vinci Code is de boetegordel
een met knopen voorziene leren
riem, bezet met metalen haakjes die
in het vlees snijden en Silas
overvloedig doen bloeden.

In werkelijkheid is de boetegordel –
ook wel cilicium genoemd – een
metalen kettinkje met scherpe
punten die naar binnen wijzen. Geen
leer, geen riem, geen knopen.
Natuurlijk, het is niet comfortabel
(het is per slot van rekening
boetedoening), maar het mag
vanzelfsprekend niet snijden in het
vlees of bloedingen veroorzaken. De
versie die gebruikt wordt door leden
van het Opus Dei, wordt om het
dijbeen gedragen en wordt binnen
het Opus Dei gewoonlijk twee uur
per dag gedragen – behalve op
zondagen, feestdagen en bepaalde
tijden in het jaar. Overigens,
verreweg de meeste leden gebruiken
hem niet.



In De Da Vinci Code is de discipline
een “stevig touw voorzien van
knopen”, waarmee Silas zijn rug
afranselt totdat het bloed vloeit.

In werkelijkheid is de discipline een
stukje genoopt koord (net zoals het
cilicium is het klein; het past in een
gesloten hand), dat gebruikt wordt
op iemands zitvlak. Het wordt eens
per week gebruikt. Het is moeilijk om
je de discipline voor te stellen die
bloedingen veroorzaakt, en al
helemaal als men weet dat deze
binnen het Opus Dei slechts gebruikt
wordt gedurende een kort gebed,
zoals het Onze Vader of een
Weesgegroet.

Iedereen die meer hierover wil
weten, zou ik aanraden het
hoofdstuk over lichamelijke
versterving te lezen in het boek over
het Opus Dei van John Allen*. Hij
spreekt hierin over bepaalde
Italiaanse nonnen die boetgordels en



disciplines maken voor verschillende
groepen en individuen binnen de
Kerk. Hij vermeldt zelfs de prijslijst.
Daaruit blijkt dat de leden van het
Opus Dei de kleinst op de markt
verkrijgbare modellen gebruiken.

Innerlijke versterving

Wat je in feite in de roman leest is in
verschillende opzichten op een grove
manier misleidend. Niet alleen de
fysieke beschrijving is onjuist, maar
ook de psychische en de theologische
betekenis van dergelijke gebruiken.

Laten we het eerst hebben over de
terminologie. Ondanks de indruk die
gewekt wordt door De Da Vinci Code,
is de uitdrukking “lichamelijke
versterving” niet synoniem met het
gebruik van boetegordel en
discipline. Lichamelijke versterving
is een veel breder begrip. Het omvat
elke andere vorm van lichamelijk
lijden dat gedragen wordt met
christelijke geest. Het refereert aan



zowel “passieve versterving” –
geduldig het leed en de pijn dragen
van het leven van alledag – als
“actieve versterving” – zelfopgelegde
vormen van lijden. De bekendste
vorm van actieve lichamelijke
versterving is het vasten, maar er
zijn vele andere vormen. Bij het
lezen van de biografieën van de
heiligen komen we een waaier aan
zelfopgelegde “verstervingen” tegen.
De boetgordel en de discipline
vormen slechts een deel van deze
traditie.

Zoals het adjectief “lichamelijk”
impliceert, zijn er andere “niet-
lichamelijke” vormen van
versterving. Zij worden vaak
aangeduid met “innerlijke
verstervingen”. Bijvoorbeeld, in zijn
boek De Weg schrijft de stichter van
het Opus Dei, heilige Jozefmaria
Escrivá: “Dat treffende woord, die
grap die je binnensmonds hebt
gehouden; een vriendelijke glimlach



voor wie je lastig valt; dat stilzwijgen
tegenover een onrechtvaardige
beschuldiging; een welwillend
gesprek met vervelende en
ongelegen komende mensen;
inschikkelijkheid ten aanzien van de
lastige gewoonten van degenen met
wie je dagelijks te doen hebt en die je
op je zenuwen werken..., dit alles,
met volharding beoefend, is degelijke
innerlijke versterving” (nr. 173).

Bijbelse oorsprong van
lichamelijke versterving

Het christelijke gebruik van
lichamelijke verstervingen is
geworteld in de Bijbel. In het Nieuwe
Testament schrijft de heilige Paulus:
“Altijd dragen wij het sterven van
Jezus in ons lichaam mee, opdat ook
het leven van Jezus zich in ons
lichaam openbaart” (2 Kor 4, 10). Het
Latijnse woord dat hier met
“sterven” is vertaald, is in
werkelijkheid “mortificationem” – de



Latijnse tekst luidt: “semper 
mortificationem Iesu in corpore
circumferentes” – de uitdrukking
“lichamelijke versterving” heeft daar
haar oorsprong.

Tegenwoordig zijn de boetegordel en
de discipline nog steeds in gebruik,
ofschoon minder vaak dan ooit de
gewoonte was. Ze kunnen bij veel
mensen vreemd en grotesk
overkomen, maar ze worden
gedragen door de christelijke
traditie . De boetegordel is niets meer
dan moderne variant van de uit
paardenhaar geweven stof of
boetekleed uit de oudheid, en het
zweepje werd populair als
comfortabele vervanging voor het
lange vasten dat in de Middeleeuwen
vaak werd opgelegd als penitentie bij
de biecht.

In zak en as

De meeste mensen zijn bekend met
de gewoonte van het vasten als



boetedoening en de bijbelse
uitdrukking “in zak en as zitten”.
Jezus spreekt in het Nieuwe
Testament over beide: “Jezus
antwoordde: ‘Kunnen bruiloftsgasten
soms rouwen zolang de bruidegom
bij hen is? Maar er zullen dagen
komen dat de bruidegom van hen is
weggenomen, en dan zullen ze
vasten’.” (Mt 9, 15); “Wee u, Chorazin!
Wee u, Betsaïda! Als in Tyrus en
Sidon de machtige daden verricht
waren die bij u verricht zijn, zouden
ze zich allang in zak en as bekeerd
hebben” (Mt 11, 21). Natuurlijk
vasten de mensen nog steeds en leeft
de bijbelse as voort in de traditie van
Aswoensdag, maar het uiterlijk
daargelaten is de zak niet verdwenen
omdat het nog steeds voorkomt in de
vorm van de boetegordel.

In het bijbelverhaal van de
wijngaard van Achab en Nabot lezen
we: “Toen Achab deze woorden
hoorde, scheurde hij zijn kleren, trok



een boetekleed aan over zijn blote
lichaam en vastte; hij liep
terneergeslagen rond en ging in het
boetekleed slapen” (1 Kon 21, 27).
Het Latijnse woord voor
“boetekleed” is hier “cilicio”. In
essentie verwijst het naar een stof
gemaakt van geitenhaar of
paardenhaar. In deze gebeurtenis
zien we dat het samen gaat met
vasten. We vinden hetzelfde
taalgebruik elders in het Oude
Testament: “En als zij ziek waren dan
kleedde ik mij in een boetezak en
kastijdde mij met vasten” (Ps 35, 13;
het Latijn is “induebar cilicio”).

Kortom, we bevinden ons op het
gebied van de bijbelse boetedoening.
Het Latijnse woord voor boetekleed
“cilicium” komt van het Griekse
“kilikion” van “Kilikia” – de Griekse
naam van het gebied “Cilicia” in
Klein Azië, vanwege de ruwe
oncomfortabele stof die werd



gemaakt van het haar van de
Ciliciaanse geit.

Hulpmiddel om het vlees te
temperen

Wat de discipline betreft, het was de
in de elfde eeuw levende heilige
Petrus Damianus die deze populair
maakte. In het boek ‘Lives of Saints’
van Butler lezen we: “Deze heilige
beval ons het gebruik van de
discipline aan, ter onderwerping en
versterving van het vlees. Het werd
gebruikt ter vervanging van lange
perioden van vasten. Drieduizend
zweepslagen onder het reciteren van
dertig psalmen zijn voor de duur van
een jaar een bijbelse vorm van
boetedoening.” Interessant is wat
Butler vervolgens schrijft: “Sir
Thomas More, de heilige Franciscus
van Sales en anderen getuigen, dat
deze vorm van versterving een
belangrijk hulpmiddel is om het
vlees te temperen en het te laten



wennen aan de boetedoening. Maar
ook om de hardheid van het hart en
geestelijke dorheid te voorkomen, en
ook om de ziel te bewegen tot
berouw. Maar het gevaar voor
misbruik, overdaad en
eigenaardigheden moeten worden
vermeden. Andere gewone
lichamelijke verstervingen, zoals
waken (bijvoorbeeld een nachtwake)
of vasten zijn over het algemeen
raadzamer.”

Juist deze nadruk op een meer
gewone lichamelijke versterving is
de benadering van het Opus Dei. De
strikte grenzen die Opus Dei
aanhoudt wat het gebruik van de
boetegordel en het zweepje betreft –
nogmaals: verreweg de meeste leden
van het Opus Dei gebruiken het niet –
weerspiegelen de wijsheid van
Butler’s woorden. In De Da Vinci
Code schendt Silas op een flagrante
wijze deze beperkingen, zoals
overigens Dan Brown ook opmerkt.



Indien een lid van het Opus Dei er op
zou staan om hetzelfde te mogen
doen wat Silas doet, zou hem
onmiddellijk de deur worden
gewezen.

Het belangrijkste punt van mijn
verhaal is – om de fantasiewereld in 
De Da Vinci Code achter ons te laten –
dat sprekend over de boetegordel en
de discipline, we ons niet bevinden
in de wereld van zwepen en
kettingen van masochistische
“monniken”. We hebben het over een
variant van het bijbelse boetekleed
en vasten.

* John Allen, Opus Dei: The First
Objective Look Behind the Myths and
Reality of the Most Controversial
Force in the Catholic Church.
Doubleday/Penguin, 2005.

John Wauck // davincicode-
opusdei.com



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/

article/zelfkastijding/ (26-1-2026)

https://opusdei.org/nl/article/zelfkastijding/
https://opusdei.org/nl/article/zelfkastijding/

	Doen zij niet aan zelfkastijding?

