
opusdei.org

Zalig de
barmhartigen

Wie barmhartig is tegenover
anderen, wordt niet
automatisch ook door hen
barmhartig behandeld. Toch
leren wij: “Zalig de
barmhartigen, want zij zullen
mededogen ervaren.” Hoe
moeten we dat dan zien? Hoe
word je barmhartig en hoever
moeten we daarin gaan? God is
ons voorbeeld.

10-11-2015



“Zalig de barmhartigen, want zij
zullen barmhartigheid ondervinden.“
Zo luidt een van de acht
zaligsprekingen van de Bergrede. Op
het eerste gezicht lijkt dit
vanzelfsprekend. Je moet gewoon
barmhartig zijn, zou je kunnen
denken.

Er moet gewoon iemand mee
beginnen, grenzeloos in pure
barmhartigheid te leven en te
handelen. Dan zou hij daarmee toch
een wereld-veranderend-proces in
gang zetten? Hij verandert de wereld
in een eerste kleine stap, wint op die
manier andere mensen voor zich en
beetje bij beetje wordt zo de hele
wereld steeds barmhartiger.
Tenslotte zou men ook zelf van
anderen een toenemende
barmhartigheid ervaren en zo zalig
worden. Een vonkje waarheid zit er
wel in; maar helaas ook niet meer
dan dat; want zo heel gemakkelijk
gaat het niet.



Het Mattheus evangelie (18,23-35)
verhaalt van een knecht die een
grote schuld heeft bij zijn heer:
tienduizend talenten; een
onvoorspelbare som geld. Verrassend
genoeg blijft de knecht innerlijk
volkomen onberoerd door de
schuldsanering. Direct na de
ondervonden barmhartigheid,
verlangt hij ijskoud en genadeloos
van een andere knecht de
lachwekkende som geld van 100
denariën die deze hem schuldig is.

Om een idee te krijgen van de orde
van grote van de schuld: 10.000
talenten zijn gelijk aan circa 120
miljoen denariën. Dit enorme bedrag
is hem kwijtgescholden! Desondanks
staat hij onverbiddelijk op de
terugbetaling van de schuld van 100
denariën van de ander aan hem.

Barmhartig word je, als je het geluk
toelaat

.eerst door God geliefd te worden



De parabel van de genadeloze knecht
is een levenservaring die iedereen
wel kent. In het vertrouwen op de
veranderende kracht van
barmhartigheid, van compassie en
vergeving, hebben we de eerste stap
gewaagd en gehoopt dat bij anderen
op deze manier een verandering zou
optreden. Dit rekensommetje is
echter niet altijd opgegaan. Dan
stonden we er beteuterd bij te kijken!
Van het voorschot aan vertrouwen
hebben we slechts teleurstellingen
geoogst en tenslotte niets bereikt.

Gelukkig is dat niet altijd zo. Maar
het toont wel aan dat barmhartigen
niet zo eenvoudig mededogen
ondervinden en uiteindelijk zalig
worden.

“Zalig de barmhartigen, want zij
zullen mededogen ervaren.” Moeten
we deze zaligprijzing dan eerder op
God betrekken? Zo zou je dat kunnen
opvatten: wie tegenover anderen



barmhartig is, vindt in ieder geval bij
God erbarmen, geheel onafhankelijk
van hoe de anderen er op reageren.

Deze verklaring klinkt tamelijk
redelijk. Ze ontpopt zich echter als
Trojaans paard, omdat ze Gods
mededogen afschildert als loon en
eindafrekening, als verdienste en
betaling voor onze barmhartigheid:
Ik geef, zodat jij geeft. Preciezer: Ik
geef anderen, zodat Jij, God, mij
geeft.

Dat kan natuurlijk niet zo zijn, want
Gods mededogen is niet te koop. Van
een God die zich door ons laat
betalen, zou niet veel te verwachten
zijn. Zo’n God zou immers zelf niet
genoeg hebben. Dan zou hij ons ook
niet in overvloed kunnen geven, ons
niet zalig kunnen maken.

De toegang door de Bijbel

Laten we dus verder zoeken naar
een verklaring voor deze



zaligprijzing, die betrouwbaarder is
dan die van onszelf. Echt
betrouwbaar is de Bijbel, de Heilige
Schrift, het Woord van God. – We
zouden de Bijbel vaker ter hand
moeten nemen. Ze laat ons nog
steeds verborgen schatten
ontdekken die ons leven
veranderen.

Laten we dus het woord
barmhartigheid eens onder de loep
nemen: welke betekenis heeft het in
de Bijbel? … Waarvan spreekt de
Bijbel eigenlijk? Wat bedoelt ze
precies als ze iemand barmhartig
noemt? In het Hebreeuws geeft de
Bijbel twee verschillende woorden
die gewoonlijk met barmhartigheid
vertaald worden.

Het eerste luidt: Rahamim, wat
letterlijk zoveel betekent als ‘buik
van barmhartigheid’. Het gaat om
een gevoel van genegenheid, van
medelijden. Impliciet betekent het



ook: door de zwakte van de ander
geraakt te worden, mee te leven
met zijn tegenspoed en daarop
betrokken te reageren. Het
Hebreeuwse Rahamin betekent dus
uitdrukkelijk de inzet van de hele
mens ‘van binnen uit’: de inzet met
hart en ziel die tot een antwoord
door concreet handelen leidt.

Barmhartig word je, als je je tot God
wendt

.en zo zijn trouw in mededogen
ontdekt

Interessant is nu dat het Oude en het
Nieuwe Testament deze houding ook
aan God toeschrijft: God houdt van
zijn zoon Efraim die hem “zo lief en
zo dierbaar” is, lezen we bij de
profeet Jeremiah (vgl. Jeremia 31,20).
En het nieuwe Testament
profeteerde de komst van de Messias
- letterlijk - "dankzij de innige
barmhartigheid van onze God" (vgl.



Lukas 1, 78). Dit toont de omvang en
intensiteit van goddelijke genade.

Het tweede Hebreeuwse woord, dat
gewoonlijk met barmhartigheid
vertaald wordt, is: Hesed. Hesed is
ware liefde en daarmee
barmhartigheid, in wederzijdse
acceptatie en toewijding. Het
woord sluit een egoïstisch, meer aan
zichzelf dan aan de anderen denkend
contact, ontsproten aan vluchtige
passie en een onvrij besluit ten
enenmale uit.

Het Bijbelse begrip barmhartigheid
krijgt door deze beide woorden een
onbevattelijke diepte en betekent
tegelijkertijd liefde, tederheid, trouw,
inzet, goedheid, mildheid,
medeleven, begrip én medelijden.

Barmhartigheid kan alleen via God
worden begrepen

Wij mensen kunnen deze
gedragingen slechts stuk voor stuk



uitoefenen, en dan nog altijd
imperfect. Daarentegen schrijft de
Bijbel ze God allemaal tegelijk toe.

De Heilige Schrift wil daarmee in één
klap motiveren deze gedragingen
(uit) te oefenen. En vooral wil de
Bijbel zeggen: de vruchtbare
wisselwerking van alle goede
gedragingen kan alleen door middel
van God worden begrepen. De mens
is geschapen ‘naar Gods evenbeeld’,
zegt Genesis. Daarom kan de mens
zich ten diepste alleen middels God
begrijpen. Daarom opent God zich en
openbaart zijn aard: door zijn Heilige
Woord, en door de Kerk, aan wie hij
het heeft opgedragen.

Als we God willen leren kennen,
moeten we de Bijbel lezen en naar de
kerk gaan. Zo leert men, van
aangezicht tot aangezicht tot hem te
bidden. Als we barmhartig willen
zijn, dan kan dat ook alleen door
het gebed. Laten we aanbiddend



naar Gods barmhartigheid opzien,
worden ook wij barmhartig en in de
volheid van de zaligprijzing
veranderd: “Zalig de barmhartigen,
want zij zullen barmhartigheid
ondervinden.”

Gods barmhartigheid in de Bijbel

Wat zegt de Bijbel over de Gods
barmhartigheid? Ten eerste: ze is
eeuwig. Lang voordat we er behoefte
aan hadden, had God ons al met zijn
liefhebbende barmhartigheid
omkleed: “Mijn liefde voor u duurt
eeuwig,” zegt de profeet Jeremia
(31,3). En Paulus schrijft aan de
christenen van Efese (1,4): In Hem
heeft Hij ons uitverkoren vóór de
grondlegging der wereld, om heilig
en vlekkeloos te zijn voor zijn
aangezicht. In liefde heeft Hij ons
voorbestemd zijn kinderen te
worden door Jezus Christus.”

Heilig en onberispelijk leven als
kinderen van God, dat kan alleen als



God ons zeer barmhartig is. Zoals
psalm 103 omschrijft: “Hij immers
weet van ons maaksel, Hij gedenkt
dat wij stof zijn. Want de dagen van
de mens zijn als gras, hij bloeit als de
bloem op het veld; gaat de wind
erover, is ze verdwenen, en de plek
waar ze stond heeft er geen weet
meer van. Maar de goedheid des
Heren, zij blijft: zij is eeuwig met wie
Hem vrezen.”

Verder is Gods barmhartigheid
‘lankmoedig en trouw’. De profeet
Jeremia vergelijkt de ontrouw van
Israël tegenover God Jahweh met een
echtgenote die haar man verlaten
heeft en nu als hoer het land
ontwijdt: “Kijk en zie op naar de
hoogten! Waar heb je je niet laten
onteren?” Maar God dacht: “Nadat ze
dit alles gedaan heeft, zal ze
uiteindelijk naar mij terugkeren.
Maar zij keerde niet terug. In plaats
daarvan begaf de afvallige zich op
elke hoge berg en onder elke



weelderige boom en pleegde daar
ontucht.” God echter, bleef trouw: 
“Als je wilt omkeren, Israël –
godspraak van de Heer – mag je
naar mij terugkomen; als je je
gruweldaden aflegt, hoef je niet
voor mij te vluchten.”

,Barmhartig word je, als je je bekeert
je laat opnemen in deze

.fundamentele transformatie, vooral
tijdens de Heilige Mis

Nog dramatischer gaat het er bij
Hosea aan toe (11,3 vv): God is altijd
als een vader voor Efraïm geweest.
Maar Efraïm en zijn volk hebben dat
verdrongen en trekken moordend
door het land: “en dat terwijl ik toch
degene ben die Efraïm heeft leren
lopen, die hem bij zijn armen heeft
gevat. Zij echter wilden maar niet
weten, dat Ik het was die hen
behoedde. Met zachte leidsels heb
Ik hen gemend, met teugels van
liefde.” “Ik wil hen van hun



ontrouw genezen en hun van harte
mijn liefde schenken. Mijn toorn
heeft zich van hem afgewend.”

Gods barmhartigheid is zo groot dat
God niet hoeft te zeggen: “Mijn hart
slaat om, heel mijn binnenste wordt
week, Neen, Ik zal mijn vlammende
toorn toch niet koelen, Efraïm
opnieuw te gronde richten, want Ik
ben God, Ik ben geen mens, Ik ben de
Heilige in uw Midden.” (Hosea 11, 8
vv) Daarover schreef paus
Benedictus XVI in zijn Jezus-boek:
“Omdat God, God is, de heilige,
handelt hij zo als geen mens zou
kunnen handelen. God heeft een
hart, en dit hart keert zich als het
ware tegen zichzelf… Gods hart
transformeert (zo) de toorn en vormt
straf om in vergeving.”

Gods laatste barmhartigheid aan
het Kruis

Gods mededogen met ons mensen
komt aan het kruis tot voltooiing,



waar Gods zoon het onzegbare
geweld en de perverse haat die zich
over hem ontladen, van binnenuit
aanneemt en in een daad van liefde
transformeert.” Een grotere en meer
definitieve genade is ondenkbaar.

In 2005 heeft Paus Benedictus XVI
dat op het Marienfeld bij Keulen
verder uitgewerkt: “Wat van
buitenaf brutaal geweld is, wordt
van binnenuit een akte van liefde
die zichzelf helemaal
wegschenkt.”Deze transformatie, die
reeds bij het Avondmaal optrad,
heeft een proces in gang gezet,
“waarvan de omvorming van de
wereld het laatste doel is, opdat God
alles in alles zij.“ (vgl. 1 Kor 15, 28)

Daarmee gaf de toenmalige de paus
één van de grote verlangens van de
mensheid aan: “Alle mensen wachten
in hun hart altijd al op een of andere
manier op een omvorming van de
wereld. … Dat is de centrale



transformatie die alleen echt de
wereld kan vernieuwen: geweld
wordt omgevormd tot liefde, dood
in leven.… Alle andere
veranderingen blijven oppervlakkig
en redden niet. Daarom spreken we
van verlossing: Het
allernoodzakelijkste is gebeurd en
we kunnen dit proces binnengaan.”

Volker Hildebrandt

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/

article/zalig-de-barmhartigen/
(2-2-2026)

https://opusdei.org/nl/article/zalig-de-barmhartigen/
https://opusdei.org/nl/article/zalig-de-barmhartigen/

	Zalig de barmhartigen

