opusdei.org

Voor mij is leven
Christus (VII):
Apostelen midden in
de wereld, met de
overtuiging
gezonden te zijn (II)

De dynamiek die eigen is aan
het apostolaat is de
naastenliefde, die een
goddelijke gave is: "In een
christen, in een kind van God,
vormen vriendschap en liefde
één geheel: een goddelijk licht
dat warmte geeft." [1] De Kerk
groeit door de naastenliefde
van haar gelovigen, pas daarna
komen structuur en organisatie,



als vruchten van die
naastenliefde om haar ten
dienste te staan.

23-8-2022

De heilige Lucas geeft een levendige
beschrijving van het leven van de
eerste gelovigen in Jeruzalem na
Pinksteren: “Dagelijks bezochten ze
trouw en eensgezind de tempel,
braken het brood in een of ander
huis, genoten samen hun voedsel in
blijdschap en eenvoud van hart,
loofden God en stonden bij het hele
volk in de gunst. En elke dag bracht
de Heer er meer bijeen, die gered
zouden worden” (Hand 2, 46-47).
Maar spoedig zouden ze
hindernissen op hun weg vinden: de
gevangenneming van Johannes en
Petrus, het martelaarschap van
Stefanus en tenslotte de openlijke
vervolging.



Juist in deze context vertelt de
evangelist iets verrassends: “Zij nu,
die zich verspreid hadden, trokken
rond en verkondigden het woord van
de Blijde Boodschap” (Hand 8,4). Het
is voor iedereen opvallend dat de
leerlingen, in een tijd waarin hun
leven ernstig gevaar liep, de
verkondiging van het Heil niet
hebben opgegeven. En dit is geen op
zichzelf staande gebeurtenis, maar
weerspiegelt een constante
dynamiek. Iets verderop vinden we
een soortgelijk bericht: “Naar
aanleiding van Stefanus was er, zoals
gezegd, een vervolging losgebroken.
Zij die hierdoor verspreid waren,
trokken verder tot Fenicié, Cyprus en
Antiochié toe, terwijl zij het woord
alleen maar aan de Joden predikten
(Hand 11,19). Wat bewoog die eerste
gelovigen om tot degenen die zij
ontmoetten over de Heer te spreken,
zelfs op het moment dat ze op de
vlucht waren voor vervolging? De
vreugde die zij hebben ervaren en



die hun hart vervult ontroert hen:
“Wat wij gezien en gehoord hebben,
dat verkondigen wij ook aan u, opdat
gij gemeenschap moogt hebben met
ons” (1 Joh 1,3). Ze verkondigen het
gewoon “om ons aller vreugde
volkomen te maken” (1 Joh 1,4). De
Liefde die zij op hun weg hebben
ontdekt ... die moeten ze delen.
Vreugde werkt aanstekelijk. En
zouden wij christenen van nu dat
niet ook kunnen beleven?

De weg van de vriendschap

Er is een heel veelzeggend detail in
deze scéne uit het boek Handelingen.
Onder degenen die zich hadden
verspreid waren “mannen uit Cyprus
en Cyrene, die na hun komst in
Antiochié zich ook tot de Grieken
richtten en hun de Heer Jezus
verkondigden” (Hand 11,20). De
christenen bewogen zich dus niet in
speciale kringen, noch wachtten ze
totdat ze ideale plaatsen zouden



vinden om het Leven en de Vrijheid
die ze hadden ontvangen te
verkondigen. Ieder deelde zijn geloof
op natuurlijke wijze, in zijn directe
omgeving, met de mensen die God op
zijn weg had geplaatst. Zoals Filippus
met de Ethiopiér die uit Jeruzalem
terugkeerde, en zoals het getrouwde
paar Aquila en Priscilla met de jonge
Apollo (vgl. Hand 8,26-40; 18, 24-26).
De liefde van God die hun hart
vervulde, bracht hen ertoe zich om al
deze mensen te bekommeren en met
hen die schat te delen, “die ons groot
maakt en die hen die hem
aanvaarden goed en gelukkig kan
maken”."”

Als we verenigd met God leven,
kunnen we ons wenden tot degenen
die ons het meest nabij zijn om te
delen wat wij beleven. Meer nog, we
zullen steeds meer mensen willen
bereiken om met hen het nieuwe
Leven te delen dat de Heer ons geeft.
Op deze manier zal men, net als toen,



kunnen zeggen: “De hand des Heren
was met hen, zodat een groot aantal
het geloof aannam en zich tot de
Heer bekeerde” (Hand 11,21).

Een tweede idee dat we in het licht
van de geschiedenis kunnen
beschouwen is dat de Kerk, meer dan
door een structurele en
georganiseerde actie, groeide — en
groeit — door de naastenliefde van
zijn gelovigen. De structuur en de
organisatie zouden later komen, juist
als een vrucht van die liefde en ten
dienste ervan. In de geschiedenis van
het Werk hebben we iets soortgelijks
gezien. Degenen die de heilige
Jozefmaria voor het eerst volgden,
hielden van de anderen met een
oprechte genegenheid en dat vormde
de omgeving waarin de weg voor de
boodschap van God werd geopend.
Zoals wordt verteld over het eerste
studentenhuis: “Die van Luchana 33
[de straatnaam van dit huis] waren
vrienden die verenigd waren door de



christelijke geest die de Vader hen
leerde. Degenen die zich op hun
gemak voelden door de sfeer rond de
priester Jozefmaria en de mensen om
hem heen kwamen daardoor terug.
Wie een uitnodiging kreeg voor het
studentenhuis Luchana, bleef daar
uit vriendschap steeds komen”.”
Het is goed ons deze aspecten van de
geschiedenis van de Kerk en van het
Werk te herinneren, omdat met de
groei die de Kerk en het Werk in de
loop der jaren hebben doorgemaakt
het risico bestaat dat we meer
vertrouwen op hun apostolische
activiteiten dan op het persoonlijke
apostolaat van iedereen. De Vader
heeft ons er de laatste tijd aan
herinnerd: “De huidige
omstandigheden van de
evangelisatie maken het, zo mogelijk,
nog noodzakelijker prioriteit te
geven aan het persoonlijk contact,
aan dit relationele aspect dat het
middelpunt is van het apostolaat



zoals de heilige Jozefmaria het in de
evangelieverslagen aantrof”."

Eigenlijk is het logisch dat het zo is.
Als de dynamiek van het apostolaat
de naastenliefde is, die een gave van
God is, “[vormen] in een kind van
God vriendschap en liefde één
geheel: een goddelijk licht dat
warmte geeft”.”’

Vriendschap is liefde en, voor een
kind van God, is het authentieke
naastenliefde. Het gaat er dus niet
om vrienden te hebben om
apostolaat te kunnen doen, maar
vriendschap en apostolaat zijn
uitingen van eenzelfde liefde. Meer
nog: “Vriendschap is apostolaat;
vriendschap is dialoog, waar we licht
geven en ontvangen, waar projecten
uit voortkomen, waar we elkaars
horizonten openen; waar we ons
verheugen over het goede en elkaar
steunen bij moeilijkheden; waar we
het goed met elkaar hebben, omdat



God wil dat we gelukkig zijn”."® Het is
de moeite waard onszelf af te vragen:
hoe zorg ik voor mijn vrienden? Deel
ik met hen de vreugde die voortkomt
uit het besef hoeveel ik er voor God
toe doe? En aan de andere kant,
probeer ik meer mensen te bereiken,
mensen die misschien nog nooit een
gelovige hebben ontmoet, om hen
dichter bij de liefde van God te
brengen?

Op de kruispunten van de wereld

“Dat ik het evangelie predik, is voor
mij geen reden om te roemen: ik kan
niet anders. Wee mij, als ik het
evangelie niet verkondig!” (1 Kor
9,16). Deze woorden van de heilige
Paulus zijn een voortdurende oproep
aan de Kerk. Op dezelfde manier is
zijn bewustzijn van door God voor
een zending geroepen te zijn een
altijd actueel model: “Deed ik het uit
eigen beweging, dan had ik recht op
loon; maar zo is het niet, het is een



taak die mij is toevertrouwd” (1 Kor
9,17). De apostel van de heidenen
was zich ervan bewust geroepen te
zijn om de naam van Jezus Christus
uit te dragen “onder heidenen en
koningen en onder de zonen van
Israél” (Hand 9,15), en dus had hij
een heilige drang om ze allemaal te
bereiken.

Toen de Heilige Geest hem op zijn
tweede reis naar Griekenland leidde,
werd het hart van Paulus groter en
vuriger toen hij overal om zich heen
de dorst naar God voelde. De heilige
Lucas vertelt dat hij in Athene, toen
hij wachtte op zijn metgezellen die in
Berea waren achtergebleven,
“pijnlijk werd getroffen door de vele
afgodsbeelden die hij in de stad

zag” (Hand 17,16). Hij ging eerst,
zoals hij gewoonlijk deed, naar de
synagoge. Maar dat leek hem nu te
weinig en zodra hij kon ging hij naar
de Areopagus, totdat de Atheners zelf
hem vroegen allen toe te spreken om



“deze nieuwe leer die door u
voorgedragen wordt” uiteen te zetten
(Hand 17,19). En zo verkondigde
Paulus op de Areopagus van Athene,
waar de meest actuele en
invloedrijke filosofische stromingen
elkaar ontmoetten, de naam van
Jezus Christus.

Evenals de apostel zijn ook “wij (...)
geroepen om met initiatief en
spontaniteit bij te dragen aan de
verbetering van de wereld en de
cultuur van onze tijd, zodat deze zich
openstellen voor de plannen van God
voor de mensheid: cogitationes
cordis eius, de projecten van zijn hart
blijven bestaan van geslacht op
geslacht (Ps 33 [32],11)."”

Het is normaal dat in veel christelijke
gelovigen het verlangen wordt
geboren om die plaatsen te bereiken
“waar een grote invloed mogelijk is
op de toekomstige opbouw van de
maatschappij”.””’ Tweeduizend jaar



geleden waren dat Athene en Rome.
Wat zijn vandaag de dag die
plaatsen? Zijn daar christenen die
“de goede geur van Christus” kunnen
verspreiden (vgl. 2 Kor 2,15)? En
zouden wij niet iets kunnen doen om
dichter bij die plaatsen te komen die
vaak niet eens meer fysieke plaatsen
zijn? Laten we denken aan de grote
plaatsen waar veel mensen
belangrijke beslissingen nemen, die
van vitaal belang zijn voor hun leven
... maar laten we ook denken aan
diezelfde centra in onze stad, in onze
buurt, op onze werkplek. Wat kan de
aanwezigheid van hen die een
rechtvaardiger en meer solidair
mensbeeld voorstaan, die geen
onderscheid maken tussen rijk of
arm, gezond of ziek, autochtoon of
allochtoon, enz. op deze plaatsen
doen?

Wel beschouwd maakt dit alles deel
uit van de eigen roeping van de
lekengelovigen in de Kerk. Zoals het



Tweede Vaticaans Concilie
voorstelde, zijn ze “door God
geroepen om door het vervullen van
hun eigen opdracht, bezield met de
geest van het evangelie, bij wijze van
zuurdeeg als het ware van binnen uit
tot de heiliging van de wereld bij te
dragen: zo komt het dat zij vooral
door hun levensgetuigenis hun
geloof, hoop en liefde uitschitteren
en Christus aan de anderen
bekendmaken”."

Deze roeping die alle lekengelovigen
gemeen hebben wordt op bijzondere
wijze geconcretiseerd in degenen
onder ons die de roeping tot het Opus
Dei hebben ontvangen. De heilige
Jozefmaria beschreef het apostolaat
van zijn dochters en zonen als “een
intraveneuze injectie in de
bloedsomloop van de samenleving”.
19 Hij zag dat ze ijverig waren om
Christus uit te dragen overal “waar
mensen werken: in de fabriek en op
het laboratorium, op het land, in de



werkplaats, in de drukke straten van
de wereldsteden en op de eenzame
bergpaden”™ waardoor zij Hem met
hun werk “aan de top van alle
activiteiten plaatsen”."

Met het verlangen om deze
constitutieve eigenschap van het
Werk levend te houden, heeft de
Vader ons in zijn eerste brief als
prelaat aangemoedigd om “bij
iedereen het enthousiasme en de
inzet voor het beroep te bevorderen:
zowel bij degenen die nog studeren
en een groot verlangen hebben om
de maatschappij op te bouwen, als bij
degenen die een beroep uitoefenen.
Het is goed dat zij, met zuivere
bedoelingen, een heilige ambitie
voeden om het ver te brengen en een
spoor na te laten”."™

Het gaat er niet om “bij de tijd te
blijven” uit een verlangen naar
originaliteit, maar om zich ervan
bewust te worden dat “up-to-date



zijn, het begrijpen van de moderne
wereld voor de gelovigen van het
Opus Dej, iets natuurlijks en als het
ware iets instinctiefs is. Immers, zijn
zij het niet, die samen met hun
medeburgers, hun gelijken, deze
wereld opbouwen en aan de tijd
aanpassen?” Dit is een prachtige
taak, die van ons een constante inzet
vraagt om onze kleine wereld te
verlaten en onze ogen op te heffen
naar de onmetelijke horizon van de
Verlossing: de hele wereld wacht op
de leven gevende aanwezigheid van
de christenen! Wij, daarentegen,
“hoe vaak voelen wij ons ertoe
gedreven op de behaaglijke oever te
blijven! Maar de Heer roept ons uit te
varen en de netten uit te werpen in
dieper water (vgl. Luc 5,4). Hij nodigt
ons uit ons leven te besteden aan zijn
dienst. Als wij ons vastklampen aan
Hem, hebben wij de moed al onze
charisma’s in dienst van de ander te
stellen. Konden wij ons toch maar
door zijn liefde gedreven voelen (vgl.



2 Kor 5,14) en zeggen met de heilige
Paulus: “Wee mij, als ik het Evangelie
niet verkondig!” (1 Kor 9,16).™

Beschikbaarheid om het Werk te
verwezenlijken

Naast het verlangen om veel mensen
de Verlossing te brengen, is het hart
van de apostel vol van “zorg voor al
de gemeenten” (vgl. 2 Kor 11,28). Er
zijn noden in de Kerk geweest vanaf
het begin: het boek Handelingen
vertelt hoe Barnabas “een akker
[had] die hij verkocht en waarvan hij
het geld meebracht om het aan de
voeten van de apostelen neer te
leggen” (Hand 4,37). Sint Paulus
herinnert in veel van zijn brieven
aan de collecte die hij voorbereidde
voor de christenen in Jeruzalem. Ook
op dit punt is het Werk geen
uitzondering geweest. Slechts een
week na zijn eerste aankomst in
Rome, op 30 juni 1946, schreef de
heilige Jozefmaria in een brief aan de



leden van de Generale Raad, die toen
in Madrid waren, dat hij van plan
was zo spoedig mogelijk weer bij hen
te komen en meteen naar Rome
terug te gaan. Hij had nl. dringend
zeshonderdduizend peseta’s van ze
nodig. Dit leek met hun slechte
financiéle situatie raar. Maar het was
noodzakelijk om in Rome een huis te
kopen."?

En dat was nog maar het begin van
de economische noden met
betrekking tot de huizen in Rome en
net als de eerste christenen
beschouwde iedereen in het Werk
het als een persoonlijke zaak. In zijn
laatste jaren vertelde Don Javier
vaak met ontroering de geschiedenis
van de twee priesters die naar
Uruguay gingen om daar het Opus
Dei te beginnen. Toen ze een tijdje in
het land waren, ontvingen ze een
belangrijke donatie, die hen uit hun
benarde positie zou hebben gered. Ze
aarzelden echter geen moment om



de hele som naar Rome te sturen
voor de huizen daar.

De materi€le behoeften hielden niet
op tijdens het leven van de heilige
Jozefmaria, maar ze bleven — en
zullen altijd blijven bestaan.
Godzijdank neemt het aantal
apostolaatswerken over de hele
wereld toe, maar we moeten ook
denken aan het onderhoud van de
reeds bestaande. Daarom is het
belangrijk dat we ons
verantwoordelijkheidsgevoel levend
houden om die noden te verhelpen.
Zoals de Vader ons eraan herinnert:
“zal onze liefde voor de Kerk ons
ertoe aanzetten middelen te zoeken
om de apostolaatswerken vooruit te
brengen”."”

Het gaat er niet alleen om dat wij ons
steentje bijdragen, maar vooral dat
die inspanning voortkomt uit onze
liefde voor het Werk. Hetzelfde kan
gezegd worden van een andere



prachtige uiting van ons geloof in de
goddelijke oorsprong van de roeping
om het Opus Dei op aarde te
verwezenlijken. We kennen de
vreugde die de heilige Jozefmaria
beleefde aan de vreugdevolle
overgave die hij bij zijn dochters en
zonen zag. In een van zijn laatste
brieven dankte hij de Heer voor hun
“totale beschikbaarheid - binnen de
plichten van hun persoonlijke staat
in de wereld - voor de dienst aan
God in het Werk”."™ De onzekerheid
en tegenstellingen in Kerk en wereld
deden hun edelmoedige overgave
met een heel bijzonder licht
schitteren: “jongeren en minder
jongeren zijn met de grootste
natuurlijkheid van hier naar daar
gegaan, of hebben trouw en zonder
het moe te worden volhard op
dezelfde plaats; ze zijn van omgeving
veranderd als dat nodig was; ze
hebben een baan opgegeven en zich
ingezet voor een heel ander werk dat
om apostolische redenen



belangrijker was; ze hebben nieuwe
dingen geleerd en zij hebben graag
aanvaard zich te verbergen en te
verdwijnen om plaats te maken voor
anderen: stijgen en dalen”."”
Hoewel dus het voornaamste werk
van het Werk het persoonlijk
apostolaat van elk van zijn gelovigen
iS [20]

, mogen we niet vergeten dat het
Werk ook op collectieve wijze een
aantal sociale, educatieve en
charitatieve activiteiten ontplooit.
Het zijn allemaal verschillende
uitingen van dezelfde vurige liefde
die God in ons hart heeft gelegd.
Bovendien vraagt de vorming die
door het Werk wordt gegeven “een
bepaalde, weliswaar erg eenvoudige
structurering”®", beperkt maar
onmisbaar. Hetzelfde gevoel van
zending dat ons ertoe brengt om veel
mensen te bereiken en te proberen
zuurdesem, zout en licht te zijn op de



plaatsen waar belangrijke besluiten
over het leven worden genomen,
houdt in ons een gezonde zorg voor
deze noden van het hele Werk in
stand.

Veel gelovigen van het Opus Dei —
celibatair en gehuwd - verrichten
apostolische arbeid van zeer
uiteenlopende aard. Sommigen
houden zich bezig met de taken van
vorming en bestuur van het Werk.
Hoewel dit niet de essentie van hun
roeping vormt, maakt de
beschikbaarheid voor deze taken
deel uit van hun manier om Opus Dei
te zijn. Daarom moedigt de Vader
hen aan om, naast een “groot
enthousiasme en de inzet voor je
beroep, (...) beschikbaar te zijn om je,
wanneer dat nodig is, met datzelfde
beroepsenthousiasme te wijden aan
de taken van vorming en bestuur”.””
Het gaat er niet om die taken te
aanvaarden als een opgelegde



opdracht, die niets met het eigen
leven te maken heeft. Integendeel,
het is iets dat voortkomt uit het besef
door God geroepen te zijn voor een
grootse taak en, net als de heilige
Paulus, zichzelf “de slaaf van allen
[te maken], om er zoveel mogelijk
voor Christus te winnen” (1 Kor 9,19).
Die taken zijn in feite een
“professionele taak, die een
specifieke en zorgvuldige opleiding
vereist”.”® Daarom ontvangt iemand
die een dergelijke opdracht
aanvaardt, deze met een gevoel van
zending, om hem uit te voeren met
het verlangen zijn steentje bij te
dragen. En om dezelfde reden mag
zo’'n taak die persoon niet uit de
wereld halen, maar juist de manier
zijn waarop hij midden in de wereld
blijft, deze met God verzoent en de
spil is waar zijn heiliging om draait.

In de vroege Kerk waren de
leerlingen “één van hart en één van
ziel” (Hand 4,32). Ze beleefden een



aanstekelijke broederschap:
“Niemand is zwak of ik ben het ook.
Niemand komt ten val of het grijpt
me in de ziel” (2 Kor 11,29). Op de
plaats waar zij de vreugde van het
Evangelie hadden gevonden, vulden
ze de wereld met licht. Iedereen
voelde de drang om zoveel mogelijk
mensen de Verlossing van Christus te
brengen. Iledereen wilde meewerken
aan het werk van de apostelen: met
hun eigen leven van overgave, met
hun gastvrijheid, met materiéle hulp
of met de bereidheid tot
dienstbaarheid, zoals de reisgenoten
van de heilige Paulus. Het is geen
beeld van het verleden, maar een
prachtige realiteit, die wij
belichaamd zien in de Kerk en in het
Werk, en waartoe wij heden
geroepen zijn om in ons leven
gestalte te geven, met al de actualiteit
van onze vrije beantwoording aan de
gave van God.

"'H. Jozefmaria, De Smidse, nr. 565.



® paus Franciscus, apost. exh.
Gaudete et exsultate, 19-3-2018, nr.
131.

B7. L. Gonzalez Gullén, DYA -La
Academia y Residencia en la historia
del Opus Dei (1933-1939), Rialp,
Madrid, blz. 196.

“I' P, Ocariz, pastorale brief, 14-2-2017,
nr. 9.

® H. Jozefmaria, De Smidse, nr. 565.

' F. Océriz, pastorale brief, 9-1-2018,
nr. 14.

"VF. Océriz, pastorale brief, 14-2-2017,
nr. 8.

®) Ibid., nr. 29.

1 2e Vaticaans Concilie, dogm. const.
Lumen gentium, nr. 31.

19V H, Jozefmaria, Instructie,
19-3-1934, nr. 42.



" H. Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 105.

12 1hid., nr. 183.

U3 P Ocariz, pastorale brief,
14-2-2017, nr. 8.

U4 H, Jozefmaria, Gesprekken, nr. 26.

"3 paus Franciscus, apost. exh.
Gaudete et exsultate, 19-3-2018, nr.
130.

[16]

vgl. A. Vazquez de Prada, The
founder of Opus Dei, dl. 3.

U . Ocariz, pastorale brief,
14-2-2017, nr. 8.

"8 H, Jozefmaria, Brief, 14-2-1974, nr.
5.

[19] Ibid
[20]

51.

vgl. H. Jozefmaria, Gesprekken, nr.



2 1hid., nr. 63.

221 B Ocariz, pastorale brief,
14-2-2017, nr. 8.

3 H, Jozefmaria, Brief, 29-9-1957, nr.
9.

Lucas Buch

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/
article/voor-mij-is-leven-christus-vii-
apostelen-midden-in-de-wereld-met-de-
overtuiging-gezonden-te-zijn-ii/
(22-1-2026)


https://opusdei.org/nl/article/voor-mij-is-leven-christus-vii-apostelen-midden-in-de-wereld-met-de-overtuiging-gezonden-te-zijn-ii/
https://opusdei.org/nl/article/voor-mij-is-leven-christus-vii-apostelen-midden-in-de-wereld-met-de-overtuiging-gezonden-te-zijn-ii/
https://opusdei.org/nl/article/voor-mij-is-leven-christus-vii-apostelen-midden-in-de-wereld-met-de-overtuiging-gezonden-te-zijn-ii/
https://opusdei.org/nl/article/voor-mij-is-leven-christus-vii-apostelen-midden-in-de-wereld-met-de-overtuiging-gezonden-te-zijn-ii/

	Voor mij is leven Christus (VII): Apostelen midden in de wereld, met de overtuiging gezonden te zijn (II)

