
opusdei.org

Voor mij is leven
Christus (IV): De
meest
bovennatuurlijke
reden. Innerlijke
vrijheid

De samenvatting van de wet als
"heb God lief boven alles en uw
naaste als uzelf" is niet zomaar
een voorschrift. Liefde kan niet
worden opgeëist, en God nodigt
ons er pas toe uit nadat Hij de
mens zijn oneindige liefde en
zorg heeft getoond.



6-6-2022

Aan het begin van zijn prediking, in
de synagoge van Nazareth, leest de
Heer aan de aanwezigen een passage
voor uit Jesaja: “De Geest des Heren
is over mij gekomen, omdat Hij mij
gezalfd heeft. Hij heeft mij gezonden
om aan armen de Blijde Boodschap
te brengen, aan gevangenen hun
vrijlating bekend te maken, en aan
blinden, dat zij zullen zien; om
verdrukten te laten gaan in vrijheid,
om een genadejaar af te kondigen
van de Heer” (Lc 4,18-19; Jes 61,1-2).
En nadat Hij de boekrol heeft
dichtgedaan, verklaart hij: “Het
Schriftwoord dat gij zojuist gehoord
hebt, is thans in vervulling
gegaan” (Lc 4,21).

Jezus presenteert zichzelf dus als een
bevrijder. Allereerst van datgene wat
de innerlijke vrijheid beknot: de



blindheid van de onwetendheid, de
gevangenschap van de zonde, de
onderdrukking door de duivel. In
feite zijn de toespelingen op vrijheid
en bevrijding voor degenen die Hem
volgen niet zeldzaam in zijn
prediking: “Indien gij trouw blijft aan
mijn woord, zijt gij waarlijk mijn
leerlingen; dan zult ge de waarheid
kennen, en de waarheid zal u
vrijmaken” (Joh 8,32).

De eerste christenen hadden een
diep en zielsgelukkig besef van
vrijheid. Jezus was de Verlosser voor
hen. Hij had hen niet bevrijd van het
ene juk om hen een ander op te
leggen, maar had alle banden
verbroken die hen verhinderden een
vervuld leven te leiden. Deze volheid
die hen nu als mogelijk werd
voorgesteld, blijkt uit de vreugde die
hun leven uitstraalde. “Weest altijd
blij”, spoort Paulus aan. “Bidt zonder
ophouden. Dankt God voor alles. Dit



is het wat God van u verlangt in
Christus Jezus” (1 Tes 5,16-18).

In het begin schept God de mens als
heer van de schepping. “De Hoogste
Schepper heeft onze natuur gemaakt
als een soort instrument, geschikt
voor de uitoefening van het
koningschap; en opdat de mens er
volkomen geschikt voor zou zijn,
heeft Hij niet alleen zijn ziel met
voortreffelijkheden begiftigd, maar
ook zijn lichaam. En zo toont de ziel
haar verheven koninklijke
waardigheid (...) door het feit dat ze
niemand als heer erkent en alles
naar eigen goeddunken doet. Zij
bestuurt zichzelf uit eigen wil, als
eigenaar van zichzelf. En van wie
anders dan van een koning is zo'n
eigenschap?”[1]

Door de zonde wordt de mens tot
slaaf gereduceerd, maar God richt
hem op in de hoop op een
toekomstige verlossing (vgl. Gen



3,15). Dit verlangen om ons te
verlossen komt bijvoorbeeld tot
uiting wanneer Hij zijn volk bevrijdt
uit de slavernij in Egypte en hun een
land belooft, dat ze zullen moeten
veroveren, maar dat boven alles het
beloofde land zal zijn: een geschenk
van God, waar ze Hem in vrijheid
zullen kunnen aanbidden. “Ik ben
Jahwe uw God die u heb weggeleid
uit Egypte, het slavenhuis” (Ex 20,2).
En Hij vervolgt: “Gij zult geen andere
goden hebben, ten koste van Mij” (Ex
20,3). Zo houdt God zijn volk de
geboden van de Decaloog voor, als de
voorwaarden om werkelijk vrij te
zijn en niet terug te vallen in
slavernij. God wil Zichzelf niet
opleggen als een tiran, maar Zijn
volk in een positie brengen om Hem
vrijelijk als Heer te aanvaarden.

God zet zo in op onze vrijheid omdat
het eerste gebod, waaraan volgens
Jezus Christus heel de wet en de
profeten hangen (vgl. Mt 22,40), niets



anders is dan de liefde: God
liefhebben boven alles en de naaste
als zichzelf (vgl. Mt 22,37-39). Want
dit is niet zomaar een voorschrift.
Andere dingen kunnen met geweld
en dwang worden opgelegd en
afgedwongen. Maar liefde kan niet
op deze manier worden opgeëist.
God vraagt erom, als een minnaar,
pas nadat Hij de liefde die Hij voor
zijn volk koestert heeft getoond, pas
nadat hij op talloze manieren zijn
genegenheid en zorg heeft laten zien.
Ware liefde kan alleen worden
uitgenodigd, ze moet worden
verdiend, omdat ze alleen de vrucht
van vrijheid kan zijn. En om deze
Liefde te ontdekken en jezelf erdoor
te laten bereiken, is het essentieel om
“de innerlijke vrijheid te bevorderen,
die ons ertoe brengt de dingen uit
liefde te doen”.[2]

De betekenis van de vrijheid



Juist om Hem echt lief te kunnen
hebben, heeft God ons vrij
geschapen. Zo ziet Hij ons en zo
verheugt Hij zich in ons. Wij kunnen
dat moeilijk begrijpen omdat wij
mensen niet weten hoe we vrije
wezens kunnen scheppen. Hoogstens
produceren we automaten, die
uitvoeren waarvoor we ze hebben
ontworpen, of bootsen we vrijheid
na door artefacten te maken die
alleen maar iets lukraak kunnen
doen; maar we zijn niet in staat om
iets te scheppen dat zelf kan
beslissen. Dit is echter wat God met
ons doet door ons te scheppen en ons
te verlossen van de zonde die onze
vrijheid beperkt.

Vrij zijn houdt niet op de eerste
plaats in dat we niet door iets van
buitenaf bepaald of geconditioneerd
worden, maar vooral dat we in staat
zijn om onze daden en onze reacties
te verantwoorden. Daarom gaat
vrijheid hand in hand met



verantwoordelijkheid. Vrij zijn is in
staat zijn om te reageren en dus een
volledige en echte dialoog aan te
gaan met andere mensen en vooral
met onze schepper.

Als het gaat om ons wezen, dan is de
vrijheid dus geen bijkomstigheid,
geen eigenschap die we kunnen
missen en dan toch onszelf blijven.
De vrijheid die God voor ons wil is
echt en net zo diep als ons wezen
zelf. Het is een grote vooruitgang
voor een mens om dit in te zien: “Het
is een positief aspect van onze tijd
dat personen en volken
hartstochtelijk hun vrijheid opeisen.
Het respect voor de vrijheid van
iedere vrouw en iedere man
betekent de erkenning dat zij
personen zijn die voor hun eigen
handelingen verantwoordelijk zijn
en die zelf richting aan hun leven
kunnen geven.”[3]



God, die ons liefheeft zoals we zijn,
omdat Hij ons zelf geschapen heeft,
wil ons vrij omdat Hij ons liefheeft
om wie wij zijn en alleen tevreden is
met de vrije en liefdevolle openheid
van onze intimiteit: “Mijn zoon,
schenk me je hart” (Spr 23,26).
Volgens de heilige Jozefmaria is dan
ook de meest bovennatuurlijke reden
om het goede te doen dat “we dat
graag willen”[4]. Dit motief verbindt
het mysterie van Gods scheppende
en verlossende liefde met het
authentieke antwoord van zijn
geliefde schepsel, dat het in zijn
macht ligt om Hem als Vader te
erkennen en met vertrouwen de wil
te aanvaarden van Hem die alleen
maar het goede voor zijn kind kan
willen. God heeft ons lot in onze
handen gelegd. Niet in de zin dat we
op eigen kracht kunnen bereiken wat
Hij voor ons heeft voorbereid, maar
wel omdat wijzelf bepalen ons te
bekeren tot Hem, die degene is die
ons gelukkig kan maken.[5] De



erkenning van dit vermogen om God
in vrijheid lief te hebben, kan ons in
eerste instantie angst aanjagen. Als
we echter graag ‘ja’ tegen Hem
zeggen, vervult juist de overtuiging
dat we vrij zijn ons met vreugde en
hoop. Als kinderen van God voelen
we ons veilig naarmate we op Hem
willen steunen. Zo is het begrijpelijk
dat de heilige Jozefmaria, denkend
aan zijn eigen roeping, uitriep: “Geeft
het jullie geen vreugde te zien dat de
trouw voor een groot deel van ons
afhangt? Ik word heel blij door te
denken dat God van me houdt en dat
Hij heeft gewild dat Zijn Werk ook
afhankelijk is van mijn
beantwoording. En het geeft me
vreugde om vrijuit te kunnen zeggen:
Heer, ik hou ook van U, reken op
mijn kleinheid”.[6]

Nadenken over onze vrijheid helpt
ons om ons leven te baseren op de
realiteit dat we kinderen van God
zijn. We zijn geen inwisselbaar



exemplaar: ons antwoord is
onvervangbaar omdat we schepselen
zijn die door God met een bijzondere
voorkeursliefde gewild zijn. Maar we
kunnen het besef van onze vrijheid
verliezen in de mate waarin we haar
niet gebruiken. In dat geval is het
logisch dat we ons steeds meer
beperkt, geconditioneerd en zelfs
onderdrukt voelen door onze
stemmingen of door de omgeving. Zo
kan de vraag opkomen of we
werkelijk vrij zijn en zelfs of vrij zijn
de moeite waard of zinvol is.

De christen weet echter dat de
vrijheid een betekenis heeft. We zijn
niet alleen vrij van dwang, in het
nemen van onze eigen beslissingen.
Het heeft weinig zin om iemand vrij
te laten en te vertellen dat hij kan
gaan en staan waar hij wil, als er
geen bestemming is waar hij heen
kan gaan of, als die er is, helemaal
niet weet hoe hij er moet komen.
Maar God geeft ons niet alleen het



vermogen om ons te ontdoen van
wat ons beperkt en gevangen houdt,
maar Hij opent voor ons een
onbegrensde horizon, het
hoogtepunt van onze diepste
verlangens. Want Hij die onze
vrijheid heeft geschapen, is op geen
enkele manier een beperking voor de
ontplooiing ervan: Hij opent voor ons
de mogelijkheid om mateloos te
groeien, want dit is de manier
waarop wij, vrije schepselen, God
navolgen en Hij biedt ons de
mogelijkheid om, verenigd met zijn
eniggeboren Zoon, onze
persoonlijkheid volledig te
ontplooien.

Een authentieke vrijheid

De heilige Jozefmaria vatte zijn werk
op als “de taak om iedere persoon te
confronteren met de eisen die het
leven aan hem stelt, en hem te
helpen ontdekken wat God concreet
van hem vraagt. Dit heb ik altijd



willen doen zonder de
onafhankelijkheid en de persoonlijke
verantwoordelijkheid die
kenmerkend zijn voor een christelijk
geweten aan te tasten. Deze instelling
is gebaseerd op respect voor de
transcendentie van de geopenbaarde
waarheid en op de liefde voor de
vrijheid van het menselijk schepsel.
Ik zou eraan kunnen toevoegen dat
ze ook is gebaseerd op de zekerheid
dat de geschiedenis niet bij voorbaat
vastligt, maar open is voor velerlei
mogelijkheden die God niet heeft
willen inperken.”[7]

Zo is te begrijpen dat, voor wie
Christus niet kent, het serieus nemen
van de eigen vrijheid een weg is om
God te vinden, omdat het een
zoektocht in gang zet die de
mogelijkheden openbaart van onze
situatie, samen met de voor de hand
liggende beperkingen ervan. Maar
ook zij die God al liefhebben, zijn in
staat om een diepere en



waarachtigere relatie met Hem aan
te gaan, door aan Gods hand hun
vrijheid dieper te beleven.

Het is alleen in overeenstemming
met de waardigheid van Gods
kinderen dat ze zich “vrij als
vogels”[8] voelen, als ze doen wat ze
echt willen, ook wanneer ze, zoals
Christus, zichzelf vernederen en zich
uit liefde onderwerpen. We doen dus
niet alleen maar alsof we vrij zijn: als
we Jezus echt willen volgen, moeten
we in onszelf die bron van
authentieke vrijheid zoeken die ons
goddelijk kindschap is en ons
dienovereenkomstig gedragen, zodat
we de vrijheid van geest bereiken,
die “(...) het vermogen en de
gesteltenis inhoudt om uit liefde te
handelen, vooral in de inzet om in
elke omstandigheid te doen wat God
van ieder vraagt”.[9] Wanneer we dat
serieus nemen, zal zich dat vertalen
in de spontaniteit en het initiatief
waarmee we ons gedragen, en



waarin we ons niet laten kwellen
door angsten. Want het gebrek aan
vrijheid komt vaak tot uiting in onze
neiging om uit angst te handelen.
Theologen noemen die angst van
iemand die zich van de zonde afkeert
uit angst voor straf ‘slaafse vrees’.
Deze vrees kan een begin zijn om
naar God terug te keren, maar het
christelijk leven kan niet hierop
gebaseerd zijn, want “liefde laat geen
ruimte voor vrees, want vrees duidt
op straf en wie vreest is niet
volgroeid in de liefde” (1 Joh 4,17-18)
en wij moeten handelen “als mensen
die door de wet der vrijheid
geoordeeld zullen worden” (Jak 2,12).

Angst kan zich op veel gebieden van
ons leven manifesteren. Wie vreest,
hoewel hij het goede wil, denkt op de
eerste plaats aan het kwaad
waarvoor hij wil vluchten. Wanneer
we ons in ons gedrag laten leiden
door angst, beperken we ons en
maken we het onszelf moeilijk zodat



de echte motieven van onze acties en
de goede daden die we nastreven,
worden verduisterd. Maar als we
God liefhebben, als we Hem willen
liefhebben, bevrijdt Hij ons van de
angst, want voor hen die God
liefhebben werkt alles ten goede (vgl.
Rom 8,28). Deze overtuiging verdrijft
onze ongegronde angsten en stelt ons
in staat om de vrijheid van Gods
kinderen ten volle te waarderen en
met vreugde en
verantwoordelijkheid te handelen.

Het is waar dat we niet voor eens en
voor altijd ja zeggen tegen God. We
zijn tijdelijke wezens en we moeten
ons antwoord in de loop der tijd
vernieuwen en doen groeien. Omdat
we geroepen zijn God vrij te
beantwoorden, verwacht Hij
bovendien een steeds authentieker
antwoord van ons. Soms lijkt Hij zich
zelfs te verbergen, opdat onze
adhesie vrijer en voller wordt, om
het antwoord te zuiveren van



externe en indirecte motieven en
opdat het niet voortkomt uit angst
maar uit liefde. Dat hoeft ons geen
zorgen te baren. Het is een
uitnodiging tot trouw, die niet het
simpel volhouden is van iets wat een
keer gedaan is. Trouw zijn betekent
dat we ons steeds opnieuw, in de
meest uiteenlopende
omstandigheden, vol vreugde in
vrijheid en onbaatzuchtig aan God
schenken. De trouw brengt ons ertoe
vaak terug te keren naar ons eerste
‘ja’ om het vollediger te maken en
van daaruit ons innerlijk leven op te
bouwen, vanuit dat punt waar de
genade van God en onze diepste
intimiteit elkaar ontmoeten.

Laten we vaak beseffen dat we geen
automaten zijn of dieren die
onderworpen zijn aan instinct, maar
vrije wezens, met een open toekomst
die van ons initiatief afhangt. Dat zal
ons helpen om uit de anonimiteit te
komen en ons leven te leiden voor



God en voor de mensen, zonder de
verantwoordelijkheid die ermee
gepaard gaat op iemand anders af te
schuiven. Op deze manier zullen we
in staat zijn om met God een
oprechte dialoog aan te gaan, een
persoonlijke relatie van ware en
diepe vriendschap. En als gevolg van
deze vriendschap met God zal onze
ziel overlopen van de hevige dorst
om aan alle mensen deze Liefde van
God en dat gevoel van vrijheid dat
ermee gepaard gaat te brengen. Ook
door vriendschap, want
“vriendschap is apostolaat;
vriendschap is dialoog, waar we licht
geven en ontvangen; waar projecten
uit voortkomen, waar we elkaars
horizonten openen; waar we ons
verheugen over het goede en elkaar
steunen bij moeilijkheden; waar we
het goed met elkaar hebben, omdat
God wil dat we gelukkig zijn”.[10]



[1] Gregorius van Nyssa, “De
schepping van de mens”, 4

[2] Fernando Ocáriz, pastorale brief,
14-2-2017, nr. 8.

[3]Fernando Ocáriz, pastorale brief,
9-1-2018, nr. 1.

[4] H. Jozefmaria, Christus komt langs,
nr. 17.

[5] “(...) Maar [de natuur] gaf de mens
een vrije wil, waardoor hij zich tot
God kan wenden, om hem gezegend
te maken. Want wat we kunnen voor
onze vrienden, kunnen we op de een
of andere manier voor onszelf",
Thomas van Aquino, Summa
Theologiae, I-II, q. 5 a. 5 ad 1.

[6] H. Jozefmaria, Onder vier ogen met
God, nr. 324.

[7] H. Jozefmaria, Christus komt langs,
nr. 99.



[8] H. Jozefmaria, Brief 14-9-1951, nr.
38.

[9] Fernando Ocáriz, pastorale brief,
9-1-2018, nr. 5

[10] Ibid., nr. 14.

José Ignacio Murillo

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/
article/voor-mij-is-leven-christus-iv-de-

meest-bovennatuurlijke-reden-
innerlijke-vrijheid/ (4-2-2026)

https://opusdei.org/nl/article/voor-mij-is-leven-christus-iv-de-meest-bovennatuurlijke-reden-innerlijke-vrijheid/
https://opusdei.org/nl/article/voor-mij-is-leven-christus-iv-de-meest-bovennatuurlijke-reden-innerlijke-vrijheid/
https://opusdei.org/nl/article/voor-mij-is-leven-christus-iv-de-meest-bovennatuurlijke-reden-innerlijke-vrijheid/
https://opusdei.org/nl/article/voor-mij-is-leven-christus-iv-de-meest-bovennatuurlijke-reden-innerlijke-vrijheid/

	Voor mij is leven Christus (IV): De meest bovennatuurlijke reden. Innerlijke vrijheid

