opusdei.org

Thema 8: De zorg
voor de schepping -
het werk - de
ecologie

God heeft mensen heerschappij
over de wereld gegeven en hen
opgedragen dit gezag uit te
oefenen. Zorg voor het milieu is
een morele plicht voor elk
individu en voor de hele
mensheid. Ecologie is een van
de gebieden waarin de dialoog
tussen christenen en
volgelingen van andere religies
bijzonder belangrijk is om
wederzijdse samenwerking tot
stand te brengen.



8-10-2025

Inhoud

1. God geeft de mens het vermogen
om de schepping te beheersen

2. Het beeld van God in de mens, de
basis van de heerschappij van de
mens

3. Werken in Gods plan

4. Ecologie. De heerschappij van de
mens en de waarde van de natuur

- Basisbibliografie

1. God geeft de mens het vermogen
om de schepping te beheersen

Volgens het boek Genesis schiep God
man en vrouw en riep Hij hen op om



samen Zijn scheppingsplan uit te
voeren. Deze roeping blijkt uit de
heerschappij over de wereld die God
aan de mens toekent.

De toekenning van deze missie komt
vooral tot uiting in drie teksten van
Genesis:

“God sprak: ‘Nu gaan Wij de mens
maken, als beeld van Ons, op Ons
gelijkend; hij zal heersen over de
vissen van de zee, over de vogels van
de lucht, over de tamme dieren, over
alle wilde beesten en over al het
gedierte dat over de grond

kruipt.” (Gen 1,26).

“God zegende hen, en God sprak tot
hen: ‘Wees vruchtbaar en word
talrijk; bevolk de aarde en
onderwerp haar; heers over de
vissen van de zee, over de vogels van
de lucht, en over al het gedierte dat
over de grond kruipt.”” (Gen 1,28).



“Toen bracht Jahwe God de mens in
de tuin van Eden, om die te
bewerken en te beheren.” (Gen 2,15).

God heeft mensen de macht gegeven
om met verstand en vrijwillig deel te
nemen aan het vervolmaken van de
harmonie van de schepping, voor
ieders eigen welzijn en dat van de
rest van de mensheid.[1] God maakt
mensen tot Zijn medewerkers.

Het oorspronkelijke goddelijke plan
was dat mannen en vrouwen, levend
in harmonie met God, met elkaar en
met de wereld,[2] niet alleen zichzelf,
maar ook het hele universum naar
de Schepper zouden richten, zodat de
schepping via hen God eer zou
geven.[3]

“De schepping is met het oog op de
sabbat, en dus op de eredienst en de
aanbidding van God, tot stand
gebracht. De eredienst staat in de
orde van de schepping

geschreven” (vgl. Gen 1,14).[4]



Deze heerschappij, die zich uitstrekt
over de hele zichtbare wereld en alle
hulpbronnen die zich daarin
bevinden,[5] is toegekend aan alle
mannen en vrouwen. Hieruit
kunnen de volgende consequenties
worden getrokken:

a) Het absolute eigendom van de
aarde behoort toe aan God: “Van de
Heer is de aarde en al wat zij draagt,
de wereld en wie haar bevolken” (Ps
24,1).[6] De mens is eenvoudigweg de
beheerder.

b) De natuur is niet iets dat geen
eigenaar heeft, maar is het erfgoed
van de hele mensheid. Daarom moet
het gebruik ervan iedereen ten goede
komen.[7]

c) “Wat het gebruik betreft van de
aardse goederen die de mens
rechtmatig bezit: hij mag deze niet
uitsluitend beschouwen als zijn
privé-eigendom, maar evenzeer als
gemeenschappelijk bezit, in de zin



dat ze niet alleen hemzelf maar ook
anderen tot voordeel kunnen
strekken”.[8]

2. Het beeld van God in de mens, de
basis van de heerschappij van de
mens

De mens heeft, voor zover hij een
lichamelijke dimensie heeft, een
zekere gelijkenis met andere wezens.
Maar omdat hij een spirituele
dimensie heeft, heeft hij een echte
affiniteit met God, want hij is
geschapen naar Gods beeld en
gelijkenis, en God heeft hem
onsterfelijkheid beloofd.

Het beeld van God in de mens is de
basis van zijn macht over de
schepping:

“De mens is het beeld van God o.a.
door de opdracht die hij van zijn
Schepper ontvangen heeft om de
aarde te onderwerpen. In het
uitvoeren van deze opdracht



weerspiegelt elke mens de activiteit
van de Schepper van het heelal.”[9]

De voorwaarde om naar het beeld
van God te zijn geeft ook de manier
aan om Zijn heerschappij uit te
oefenen: mannen en vrouwen
moeten het bezit, de heerschappij en
het gebruik van geschapen
werkelijkheden ondergeschikt
maken aan de goddelijke gelijkenis
en aan de roeping van de mens tot
onsterfelijkheid.[10]

“Die taak is het ‘heersen’ over de
andere schepselen, het bewerken
van de tuin,en die taak moet vervuld
worden in het kader van
gehoorzaamheid aan de goddelijke
wet en dus in eerbied voor het beeld
dat de mens ontvangen heeft en dat
de duidelijke grondslag is van de
macht om te heersen, waarmee hij
toegerust is met het oog op zijn
vervolmaking.”[11]



Als beeld van God delen mensen in
de goddelijke wijsheid en Gods
soevereiniteit over de wereld.[12] En
juist daarom moeten ze de aarde
benaderen met dezelfde houding als
de Schepper, die niet alleen almachtig
is, maar ook de wereld regeert in Zijn
liefdevolle Voorzienigheid. Daarom
moeten de mensen op aarde
handelen “in heiligheid en
gerechtigheid (...) en in oprechtheid
van hart” (Wijsheid 9,3), met
wijsheid en liefde,[13] “als haar
‘meester’, haar verstandige en nobele
‘beschermer’, en niet als haar niets
ontziende ‘uitbuiter’ en
‘verwoester’.”[14] Zo wordt door de
mens Gods voorzienigheid over de
wereld zichtbaar en effectief
gemaakt.

De mensheid heeft de missie
gekregen om de wereld te
perfectioneren, niet om haar te
vernietigen; om het niet in chaos te
veranderen, “maar in een mooie



woonplaats waar alles gerespecteerd
wordt.”[15] Dit vermogen van de
mens is geen absolute macht, want
zo’n macht komt alleen God toe, en
veel minder is het een despotische
macht om “te gebruiken en te
misbruiken” of om over dingen te
beschikken zoals men wil.[16]

“De mens heeft ongetwijfeld van God
Zelf de taak ontvangen om over de
geschapen dingen te ‘heersen’ en de
‘tuin’ van de wereld ‘te bewerken’;
maar dit is een taak die de mens
moet vervullen in eerbied voor het
beeld van God dat hij ontvangen
heeft, en dus met intelligentie en
liefde: hij moet zich
verantwoordelijk voelen voor de
gaven die God hem geschonken heeft
en hem voortdurend blijft
schenken.”[17]

Het begrip beheer is een treffende
manier om de taak van de mens ten
opzichte van de wereld uit te



drukken.[18] We hebben het
geschenk van de geschapen wereld
ontvangen om er beheerder van te
zijn, voor onze eigen volmaaktheid
en die van onze medemensen.[19]

3. Werken in Gods plan

Mannen en vrouwen voeren Gods
gebod met betrekking tot de wereld -
om de aarde te bewerken en te
verzorgen - uit door te werken. Werk
wordt de mens dus niet opgelegd als
gevolg van de erfzonde, maar maakt
vanaf het begin deel uit van Gods
plan:

“Vanaf het begin van zijn schepping
heeft de mens moeten werken. En
dat is geen bedenksel van mij. Je
hoeft alleen maar de eerste
bladzijden van de Heilige Schrift op
te slaan en daar staat te lezen dat —
voordat de mensheid bezocht werd
door de zonde en, als gevolg van die
belediging, door dood en
ontberingen en lijden — God Adam



gevormd heeft uit stof der aarde. En
Hij schiep voor hem en zijn
nageslacht deze prachtige wereld
waarin we leven, ut operaretur et
custodiret illum (Gen 2,15), om die te
bewerken en te beheren.

“Laten we er geheel en al van
overtuigd zijn, dat arbeid een
prachtige werkelijkheid is, die ons
opgelegd wordt als een
onverbiddelijke wet waaraan we
allemaal, op de een of andere
manier, onderworpen zijn, hoewel
sommigen proberen haar te
omzeilen. Luister goed: deze
verplichting is niet ontstaan als een
gevolg van de erfzonde en kan ook
niet teruggebracht worden tot een
uitvinding van de moderne tijd. Het
gaat om een onontbeerlijk middel dat
God ons toevertrouwt hier op aarde.
Zo verlengt Hij onze dagen en maakt
Hij ons deelgenoot van Zijn
scheppende macht, zodat we in ons
levensonderhoud kunnen voorzien



en tegelijkertijd plukken van ‘de
vruchten tot eeuwig leven’ (Joh 4,36):
de mens komt ter wereld om te
werken, de vogel om te vliegen (Job
5,7).”[20]

“Wanneer de mens door zijn
handenarbeid of met behulp van de
techniek de aarde bewerkt om haar
vruchten te doen voortbrengen en
haar te maken tot een waardige
woonplaats voor de gehele
mensenfamilie”[21] en tegelijkertijd
in zijn eigen levensonderhoud en dat
van zijn gezin voorziet, verleent hijj
een dienst aan de maatschappij; hij
werkt persoonlijk mee, zodat Gods
eigen scheppingswerk kan worden
ontwikkeld en voltooid, zodat het
goddelijke plan in de geschiedenis
kan worden vervuld, en met deze
actie vervolmaakt hij ook zichzelf.
[22]

De sociale dimensie van de mens
impliceert dat we noodzakelijkerwijs



met elkaar verbonden zijn en elkaar
daarom nodig hebben. In zekere zin
is deze realiteit een uitdrukking van
het geschapen zijn naar het beeld
van God. God Zelf is een
gemeenschap van personen die het
hoogste goed delen. Op dezelfde
manier maken mannen en vrouwen
door werk en dienstbaarheid Gods
zorg voor ieder mens zichtbaar en op
dezelfde manier ontvangen zij Gods
zorg door het werk en de
dienstbaarheid van anderen.

4. Ecologie. De heerschappij van de
mens en de waarde van de natuur

De term “ecologie” (van het Griekse
oikia, wat “huis” betekent) is vooral
van toepassing op de relatie van de
mens met de natuur.

In de afgelopen decennia zijn de leer
van de Kerk over ecologie en milieu
overvloedig geweest.[23]Zonder in te
gaan op specifieke oplossingen, die
niet onder de bevoegdheid van haar



leergezag vallen, reikt de Kerk
belangrijke principes aan die een
onmisbare leidraad vormen voor de
relatie van de mens met de wereld.

De natuur in dienst van de mens

De natuur heeft een waarde die
objectief is, maar niet absoluut. Het
geschenk van de aarde is aan de
mensheid gegeven zodat die alle
mannen en vrouwen kan dienen en
samen met hen God kan
verheerlijken.

Zo deelt de natuur in dezelfde
roeping van dienstbaarheid die ook
de mens heeft.[24]

“Elk soort leven moet worden
gerespecteerd, gekoesterd en zelfs
bemind, zoals de schepping van de
Heer God, die alles ‘goed’ heeft
geschapen.” Maar het is juist de
speciale waarde van het menselijk
leven die ons verplicht, en in feite
dwingt, om zorgvuldig te



onderzoeken hoe we de andere
geschapen soorten gebruiken.”[25]

Daarom is, om de natuur te
beschermen, “het doorslaggevende
probleem”, benadrukte Benedictus
XVI, “het morele gedrag van de
samenleving. Als het recht op leven
en op een natuurlijke dood niet
geéerbiedigd wordt, als conceptie,
zwangerschap en de geboorte van de
mens op kunstmatige wijze plaats
hebben, als embryo’s worden
opgeofferd voor onderzoek, dan
verdwijnt uiteindelijk het begrip
‘menselijke ecologie’, en daarmee het
begrip ‘ecologie van het miliew’, uit
het algemeen bewustzijn. Het is
inconsequent van de nieuwe
generatie wel eerbied voor het
natuurlijke milieu te eisen, indien
opvoeding en wetgeving hen niet
helpen om eerbied voor zichzelf te
hebben.”[26]



Het leven van andere geschapen
wezens is ook van grote waarde,
maar deze waarde staat niet los van
de mens. Integendeel, de waarde van
het leven van dieren en planten
krijgt zijn volle betekenis als het
wordt geplaatst in relatie tot het
leven van de mens. Paus Franciscus
vestigt de aandacht op de duidelijke
incoherentie van het tegenover
elkaar stellen van deze twee
waarden:

“We zien soms een obsessie om de
mens iedere voorrang te ontzeggen:
er wordt dan meer nadruk gelegd op
het beschermen van andere soorten
dan in het verdedigen van de
waardigheid van de mens.”[27] “Een
gevoel van innige gemeenschap met
de andere wezens in de natuur kan
niet authentiek zijn, als er
tegelijkertijd in het hart geen
tederheid, medeleven en
bezorgdheid is voor onze
medemens.”[28]



Respect voor de natuur

“De menselijke ingreep is niet
‘scheppend’; deze vindt een
materiéle natuur tegenover zich, die
eveneens haar oorsprong heeft in
God de Schepper en waarover de
mens als de ‘verstandige en
verantwoordelijke bewaker’ is
aangesteld.”[29]

De natuur is niet het werk van de
mens, maar van God. De waarde
ervan is niet wat de mens eraan wil
geven, indien hij zichzelf als maatstaf
ziet. Het staat tot zijn dienst: niet in
dienst van zijn grillen, maar eerder
van zijn perfectie als persoon. Het
heeft zijn eigen doeleinden en een
bestemming die vooraf door God is
gegeven.[30]

Deze eigenschappen van de natuur
impliceren dat het handelen van de
mens in de wereld “geen gebruik
mag maken van de natuur tegen zijn
eigen welzijn, het welzijn van zijn



medemensen en het welzijn van
toekomstige generaties. Daarom
heeft het concept en de praktijk van
ontwikkeling een morele dimensie
die in elk geval moet worden
gerespecteerd.”[31]

Bijgevolg is de wet die de relatie van
de mens met de wereld moet bepalen
niet de wet van het nut, ingesteld
door een rede die uitsluitend
gedreven wordt door economische
doelen en die de natuur slechts zou
beschouwen als beschikbaar
materiaal dat gebruikt kan worden.

De noodzaak van bekering en zorg
voor de natuur

Onderwijs in ecologische
verantwoordelijkheid - dat wil
zeggen, in verantwoordelijkheid voor
zichzelf, voor anderen en voor het
milieu - moet daarom bekering, de
innerlijke verandering van de
persoon, als hoofddoel hebben.[32]



Paus Franciscus betreurt het dat
“sommige geéngageerde en aan het
gebed toegewijde Christenen onder
het voorwendsel van realisme en
pragmatisme vaak spotten met de
zorgen over het milieu. Anderen zijn
passief, zij besluiten om hun
gewoonten niet te veranderen en
worden inconsequent. Wat ze dus
allemaal nodig hebben is een
‘ecologische bekering', waarbij de
effecten van hun ontmoeting met
Jezus Christus duidelijk worden in
hun relatie met de wereld om hen
heen. Het beleven van de roeping om
behoeders van Gods werk te zijn is
een wezenlijk onderdeel van een
deugdzaam bestaan, het is niet iets
optioneel en evenmin een secundair
aspect van de christelijke
ervaring.”[33]

De christelijke roeping, op deze
manier begrepen, brengt een nieuwe
manier van handelen met zich mee
in relatie tot anderen en tot de



natuur. Dergelijk gedrag vereist het
overwinnen van houdingen en
levensstijlen die door egoisme
worden gedreven en die de oorzaak
zijn van de uitputting van natuurlijke
hulpbronnen.[34] In dit perspectief
wordt de bescherming van het milieu
gezien als een morele verplichting
die op elk individu en op de hele
mensheid rust. Deze plicht zal niet
alleen gezien worden in termen van
zorg voor de natuur, maar ook als de
verantwoordelijkheid van ieder
mens voor het algemeen welzijn en
de plannen van God.[35]

De verplichting om bij te dragen aan
het schoonmaken van het milieu gaat
iedereen aan. “Des te meer zouden
mensen die in God de Schepper
geloven, en die er dus van overtuigd
zijn dat er een welomlijnde eenheid
en orde in de wereld bestaat, zich
geroepen moeten voelen om het
probleem aan te pakken. Christenen
in het bijzonder beseffen zich dat



hun taken binnen de schepping en
hun plichten ten aanzien van de
natuur en de Schepper deel
uitmaken van hun geloof’.”[36]

Op het specifieke gebied van de
relaties van de mens met de wereld
moeten christenen ook de taak op
zich nemen om morele waarden te
verspreiden en bij te dragen aan de
opvoeding tot ecologisch bewustzijn.
[37]

Juist vanwege het mondiale karakter
is ecologie een van de gebieden
waarop de dialoog van christenen
met de gelovigen van andere religies
van bijzonder belang is om tot
wederzijdse samenwerking te
komen.[38]




Basisbibliografie

* Tweede Vaticaans Concilie,
Lumen Gentium, 21 november
1964, 36, 41 en 48; Gaudium et
spes, 7 december 1965, 34, 36,
37,57 en 69.

* Catechismus van de Katholieke
Kerk, 279-314; 337-349;
2415-2418.

* Pauselijke Raad voor
Rechtvaardigheid en Vrede,
Compendium van de Sociale Leer
van de Kerk, Vaticaanstad, 2005,
451-487.

Aanbevolen bibliografie

* Paus Franciscus, Laudato si’, 24
mei 2015.

* Paus Benedictus XVI, Caritas in
veritate, 29 juni 2009.

* Heilige Johannes Paulus II,
Centesimus annus, 30 december
1991, nrs. 37, 38,40 en 52;
Sollicitudo rei sociales, 30
december 1987, nrs. 26, 29, 30,



34 en 48; Redemptor hominis, 4
maart 1979, nrs. 8, 15 en 16;
Boodschap voor de Werelddag
van de Vrede 1990, 8 december
1989.

* Heilige Jozefmaria Escriva,
Werk van God, werk voor God in
Vrienden van God, nrs. 55-72.

* (In het Spaans) Tomas Trigo,
Cuidar la Creacion. Estudios
sobre la enciclica “Laudato si’”,
Eunsa, Pamplona 2016.

Referenties

[1] Vgl. Catechismus van de
Katholieke Kerk, nr. 307.

[2] Vgl. Heilige Johannes Paulus II,
Algemene Audiéntie 17 januari 2001,
nr. 1.

[3] Vgl. Tweede Vaitcaans Concilie,
Gaudium et spes, nr. 34. “De



schepping is geroepen om samen met
de mens God te verheerlijken (vgl. Ps
148 en 96)”: Heilige Johannes Paulus
I1, Boodschap voor de Werelddag van
de Vrede, 1 januari 1990 (8 december
1989), nr. 16. De eer die de natuur
aan de Schepper geeft, wordt op een
bewonderenswaardige manier
uitgedrukt in het Lied van de Drie
Jongelingen (Dan 3,52-90).

[4] Catechismus van de Katholieke
Kerk, nr. 347.

[5] Vgl. Heilige Johannes Paulus II,
Evangelium vitae, 25 maart 1995, nr.
42.

[6] Zie ook Joz 22,19; Hos 9,3; Ps 85,2;
Jer 16,18; Ezechiél 36,5.

[7] Vgl. Heilige Paulus VI, Boodschap
aan Maurice F. Strong, secretaris-
generaal van de Milieuconferentie, 1
juni 1972.



[8] Tweede Vaticaans Concilie,
Gaudium et Spes, nr. 69. Vgl.
Catechismus van de Katholieke Kerk,
2402-2404. “Het milieu is een
collectief goed, een erfenis van heel
de mensheid en een
verantwoordelijkheid van allen. Als
iemand er een deel van bezit, dan is
dat alleen maar om het te beheren
ten nutte van allen. Als wij dat niet
doen, belasten wij ons geweten
ermee dat wij het bestaan van de
ander ontkennen” (Paus Franciscus,
Laudato st’, 24 mei 2015, nr. 95).

[9] Heilige Johannes Paulus II,
Laborem exercens, 14 september
1981, nr. 4.

[10] Vgl. Heilige Johannes Paulus II,
Sollicitudo rei socialis, 30 december
1987, nr. 29.

[11] Heilige Johannes Paulus II,
Sollicitudo rei socialis, nr. 30.



[12] Vgl. Tweede Vaticaans Concilie,
Evangelium vitae, nr. 42.

[13] Vgl. Heilige Johannes Paulus II,
Boodschap voor de Werelddag van de
Vrede, 1 januari 1990, nr. 3.

[14] Heilige Johannes Paulus I,
Redemptor hominis, 4 maart 1979, nr.
15.

[15] Heilige Paulus VI, Boodschap
aan Maurice F. Strong, secretaris-
generaal van de Milieuconferentie, 1
juni 1972.

[16] Vgl. Heilige Johannes Paulus II,
Sollicitudo rei socialis, nr. 34;
Catechismus van de Katholieke Kerk,
nr. 2415.

[17] Heilige Johannes Paulus II,
Christifideles laici, 30 oktober 1988,
nr. 43.



[18] Vgl. Heilige Johannes Paulus II,
Algemene Audiéntie 17 januari 2001,
nrs. 1-2.

[19] Vgl. Heilige Johannes Paulus II,
Sollicitudo rei socialis, nr. 30; paus
Franciscus Laudato si’, nr. 68.

[20] Heilige Jozefmaria Escriva,
Vrienden van God, nr. 57; vgl. Tweede
Vaticaans Concilie, Gaudium et Spes,
nr. 34.

[21] Tweede Vaticaans Concilie,
Gaudium et Spes, nr. 57.

[22] Vgl. Tweede Vaticaans Concilie,
Gaudium et Spes, nrs. 34 en 57.

[23] In het verlengde van de leer van
Paulus VI, Johannes Paulus II en paus
Benedictus XVI valt de encycliek
Laudato si’ van paus Franciscus op
door zijn grote impact, niet alleen in
de katholieke sfeer, die aanleiding
heeft gegeven tot interessante
initiatieven in de hele wereld ten



gunste van de zorg voor de mens en
het milieu.

[24] “De onderlinge afhankelijkheid
van de schepselen is door God
gewild. (...) Zij bestaan slechts in
onderlinge afhankelijkheid om
elkaar wederzijds aan te vullen, ten
dienste van elkaar” (Catechismus van
de Katholieke Kerk, nr. 340).

[25] Heilige Johannes Paulus I,
Toespraak, 18 mei 1990, nr. 4. Zie ook
Heilige Johannes Paulus II,
Verklaring van Venetié, 10 juni 2002,
waarin wordt bevestigd dat “respect
voor de schepping voortkomt uit
respect voor menselijk leven en
menselijke waardigheid.”

[26] Paus Benedictus XVI, Caritas in
veritate, 29 juni 2009, nr. 51.

[27] Paus Franciscus, Laudato si’, nr.
90.



[28] Paus Franciscus, Laudato si’, nr.
91.

[29] Congregatie voor de Geloofsleer,
Instructie Libertatis conscientia, 22
maart 1986, nr. 34.

[30] Vgl. Sollicitudo rei socialis, nr. 34;
Heilige Johannes Paulus II,
Boodschap voor de Werelddag van de
Vrede, 1 januari 1990; Heilige
Johannes Paulus II, Centesimus
annus, 1 mei 1991, nr. 37.

[31] Heilige Johannes Paulus I,
Toespraak, 18 mei 1990, nr. 4. De
wortel van de morele reactie op de
impact van ons handelen op anderen
en op het milieu is, zegt paus
Franciscus, “om buiten zichzelf te
treden en naar de ander toe te

gaan” (Laudato si’, nr. 208).

[32] Heilige Johannes Paulus I,
Boodschap voor de Werelddag van de
Vrede, 1 januari 1990, 13.



[33] Paus Franciscus, Laudato si’, nr.
217.

[34] Vgl. Heilige Johannes Paulus II,
Ecclesia in America, 22 januari 1999,
nr. 25.

[35] Vgl. Heilige Johannes Paulus II,
Toespraak, 18 mei 1990, nr. 4. Er zijn
veel oproepen van het leergezag aan
onze morele verantwoordelijkheid
met betrekking tot ecologie: Vgl.
onder andere Centesimus annus, nr.
40; Evangelium vitae, nr. 42; Heilige
Johannes Paulus II, Ecclesia in
America, nr. 25; Toespraak, 18
augustus 1985, 2; Boodschap 8
december 1989, nr. 15.

[36] Heilige Johannes Paulus II,
Boodschap voor de Werelddag van de
Vrede, nr. 1 januari 1990, nr. 15:
geciteerd in Laudato st’, nr. 64.

[37] Heilige Johannes Paulus II,
Verklaring van Venetié, 10 juni 2002.



[38] Vgl. Heilige Johannes Paulus II,
Fides et ratio, 14 september 1998, nr.
104; Heilige Johannes Paulus II,
Boodschap voor de Werelddag van de
Vrede, 1 januari 1990 (8 december
1989), 15; Laudato si’, nr. 7.

Tomas Trigo

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/
article/thema-8-de-zorg-voor-de-
schepping-het-werk-de-ecologie/
(5-2-2026)


https://opusdei.org/nl/article/thema-8-de-zorg-voor-de-schepping-het-werk-de-ecologie/
https://opusdei.org/nl/article/thema-8-de-zorg-voor-de-schepping-het-werk-de-ecologie/
https://opusdei.org/nl/article/thema-8-de-zorg-voor-de-schepping-het-werk-de-ecologie/

	Thema 8: De zorg voor de schepping - het werk - de ecologie

