
opusdei.org

Thema 4: God, de
Schepper

De schepping is tegelijkertijd
een geloofsmysterie en een
waarheid die toegankelijk is
voor de rede. God heeft alles
geschapen “niet om Zijn glorie
te vergroten, maar om die te
openbaren en te
communiceren.” De kennis en
bewondering van goddelijke
macht, wijsheid en liefde leidt
de mens tot een houding van
eerbied, aanbidding en
nederigheid, waarbij hij in de
aanwezigheid van God leeft en
zich Gods kind weet.



4-10-2025

Inleiding

Het belang van de schepping ligt in
het feit dat het “het fundament is van
alle goddelijke heilsplannen. Zij is
het begin van de heilsgeschiedenis,
die in Christus zijn hoogtepunt
heeft” (Compendium, 51). De Bijbel en
het Credo beginnen met de
geloofsbelijdenis in God de Schepper.

In tegenstelling tot de andere grote
mysteries van ons geloof (de Drie-
eenheid en de Menswording) is de
schepping “een eerste antwoord op
de fundamentele vragen van de
mens naar zijn oorsprong en zijn
doel” (Compendium, 51). De
menselijke geest stelt en vindt deels
ook antwoorden op deze vragen,
zoals we zien in de geschiedenis van
de filosofie en in de religieuze



verhandelingen van vele volkeren
(vgl. Catechismus, 285). Maar het
specifieke begrip schepping werd pas
echt begrepen in de joods-christelijke
openbaring.

De schepping is dus zowel een
geloofsmysterie als een waarheid die
toegankelijk is voor de rede (vgl. 
Catechismus, 286). Dit feit maakt het
een goed uitgangspunt voor de
evangelisatie en dialoog die
christenen geroepen zijn te voeren in
onze tijd,[1] zoals de heilige Paulus
deed op de Areopagus in Athene (vgl.
Handelingen 17,16-34).

Er wordt vaak onderscheid gemaakt
tussen Gods scheppend handelen
(schepping actieve sumpta) en de
geschapen werkelijkheid, die het
effect is van dit goddelijk handelen
(schepping passieve sumpta).[2]

1. “De schepping is het
gemeenschappelijk werk van de



Heilige Drie-
eenheid” (Catechismus, 292)

Openbaring presenteert Gods
scheppend handelen als de vrucht
van Zijn almacht, wijsheid en liefde.
De schepping wordt meestal
toegeschreven aan de Vader (vgl. 
Compendium, 52), de verlossing aan
de Zoon en de heiliging aan de
Heilige Geest. Tegelijkertijd zijn de
externe werken van de Drie-eenheid
(waarvan de schepping de eerste is)
gemeenschappelijk voor de
Personen, en dus rijst de vraag naar
hun specifieke rol in de schepping,
want “iedere goddelijke persoon
verricht het gemeenschappelijk werk
overeenkomstig Zijn persoonlijke
eigenheid” (Catechismus, 258). Dit is
de betekenis van de traditionele
toewijzing van de essentiële
attributen (almacht, wijsheid, liefde)
aan respectievelijk het scheppende
werk van de Vader, de Zoon en de
Heilige Geest.



a) “Schepper van hemel en aarde”

“‘In het begin schiep God hemel en
de aarde’, in deze eerste woorden
van de Schrift worden drie zaken
gesteld: de eeuwige God heeft alles
wat buiten Hem bestaat, een begin
gegeven. Hij alleen is Schepper (het
werkwoord ‘scheppen’ - bara in het
Hebreeuws - heeft als onderwerp
altijd God). Het geheel van wat
bestaat (uitgedrukt in de formulering
‘hemel en aarde’) is van Hem
afhankelijk die het heeft
geschapen” (Catechismus, 290).

Alleen God kan scheppen in de
eigenlijke zin van het woord,[3] wat
inhoudt dat dingen uit het niets
ontstaan (ex nihilo) en niet uit iets
dat er al was. Dit vereist een
oneindige actieve kracht, die alleen
van God is (vgl. Catechismus,
296-298). Zo is het passend om de
scheppende almacht toe te kennen
aan de Vader, omdat hij (volgens een



klassieke uitdrukking) in de Drie-
eenheid fons et origo is, dat wil
zeggen, de Persoon uit wie de andere
twee voortkomen, het begin zonder
begin.

Het christelijk geloof bevestigt dat
het fundamentele onderscheid in de
werkelijkheid dat tussen God en Zijn
schepselen is. Dit was een
nieuwigheid in de vroege eeuwen,
toen de polariteit tussen materie en
geest aanleiding gaf tot
onverzoenlijke opvattingen
(materialisme en spiritualisme,
dualisme en monisme). Het
christendom doorbrak deze patronen
door te benadrukken dat materie (en
geest) ook de schepping is van de ene
transcendente God. Later
ontwikkelde Thomas van Aquino een
metafysica van de schepping die God
beschrijft als subsistent Zijn (Ipsum
Esse Subsistens). Als eerste oorzaak
staat Hij absoluut boven de wereld;
en tegelijkertijd is Hij, krachtens de



deelname aan Zijn wezen door
schepselen, intiem aanwezig in hen,
die in alles afhankelijk zijn van Hem
die de bron van het bestaan is. Zoals
de heilige Augustinus zei, is God
superieur summo meo en
tegelijkertijd intimior intimo meo:
“Hoger dan mijn hoogste en
innerlijker dan mijn diepste zelf.”[4]

b) “Door wie alle dingen gemaakt zijn”

De wijsheidsliteratuur in het Oude
Testament presenteert de wereld als
de vrucht van Gods wijsheid (vgl.
Wijsh 9,9). “Ze is niet het product van
een of andere noodzaak, van een
blind lot of van het
toeval” (Catechismus, 295). Gods
schepping heeft een begrijpelijkheid
die de menselijke rede, die deelt in
het licht van het goddelijke Intellect,
kan begrijpen, hoewel niet zonder
inspanning en altijd in een geest van
nederigheid en respect voor de
Schepper en Zijn werk (vgl. Job 42,3; 



Catechismus, 299). Deze ontwikkeling
komt volledig tot uitdrukking in het
Nieuwe Testament. Door de Zoon,
Jezus Christus, te identificeren met
de Logos (vgl. Joh 1,1), stelt het vast
dat de wijsheid van God een Persoon
is, het vleesgeworden Woord, door
wie alle dingen zijn gemaakt (vgl. Joh
1,3). De heilige Paulus benadrukt de
nauwe band tussen de schepping en
Christus, door te benadrukken dat
alle dingen in Hem, door Hem en
voor Hem geschapen zijn (vgl. Kol
1,16-17).

Het hele universum komt daarom
voort uit een scheppende Rede (vgl. 
Catechismus, 284).[5] Het
christendom heeft vanaf het begin
een groot vertrouwen gehad in het
vermogen van de menselijke rede om
te weten wat er bestaat; en ook een
sterke zekerheid dat de rede
(wetenschappelijk of filosofisch)
nooit tot conclusies kan komen die in



strijd zijn met het geloof, omdat
beide uit dezelfde Bron komen.

Sommige mensen maken vandaag de
dag vaak een vals onderscheid,
bijvoorbeeld tussen schepping en
evolutie. In werkelijkheid maakt een
adequate epistemologie niet alleen
onderscheid tussen de gebieden die
eigen zijn aan de
natuurwetenschappen en aan het
geloof, maar erkent ze ook dat de
filosofie een noodzakelijke rol speelt
als bemiddelaar tussen de twee
gebieden. De wetenschappen, met
hun eigen methode en doel,
bestrijken niet het hele bereik van de
menselijke rede; en het geloof, dat
verwijst naar dezelfde wereld
waarover de wetenschappen
spreken, heeft filosofische concepten
nodig om zijn waarheden te
formuleren en in dialoog te treden
met de menselijke rede.[6]



Het is dan ook niet meer dan logisch
dat de Kerk vanaf het begin de
dialoog met de rede heeft gezocht:
een rede die zich bewust is van zijn
geschapen karakter, omdat het
zichzelf geen bestaan heeft gegeven,
noch zijn toekomst volledig beheerst;
een rede die openstaat voor wat haar
overstijgt, voor de Rede die aan de
oorsprong ligt van alle schepping.
Paradoxaal genoeg bevestigt een
gesloten rede, die gelooft dat ze in
zichzelf het antwoord op haar
diepste vragen kan vinden,
uiteindelijk de zinloosheid van het
bestaan en erkent ze de
begrijpelijkheid van de werkelijkheid
niet (nihilisme, irrationalisme).

c) “Heer en gever van leven”

“Wij geloven dat [de wereld]
voortkomt uit Gods vrije wil; Hij
heeft de schepselen willen laten
delen in Zijn wezen, wijsheid en
goedheid. ‘Want Gij hebt het heelal



geschapen: door Uw wil ontstond het
en werd het gemaakt’ (Openb. 4,11).
‘De Heer is goed voor iedereen, en
Zijn barmhartigheid geldt voor alles
wat Hij heeft gemaakt’ (Ps
145,9)” (Catechismus, 295). Daarom,
“Voortgekomen uit de goddelijke
goedheid heeft de schepping deel aan
deze goedheid. ‘En God zag dat het
goed was… zeer goed was’. De
schepping is immers door God
gewild als een
geschenk” (Catechismus, 299).

Deze goedheid en vrije gave van de
schepping stelt ons in staat om daar
de actie van de Geest te ontdekken
die “over de wateren zweefde” (Gen
1,2) op het moment van de
schepping. De Geest is de Persoon-
Gave in de Drie-eenheid, de
subsistente Liefde tussen de Vader en
de Zoon. De Kerk belijdt haar geloof
in het scheppende werk van de
Heilige Geest, schenker van leven en
bron van alle goed.[7]



Als wij als christenen aannemen dat
God geheel vrij is om te scheppen,
overwinnen wij het probleem dat
fatalistische en deterministische
visies hebben, die ervan uitgaan dat
God daartoe genoodzaakt was. Er is
niets, noch “binnen” noch “buiten”
God, dat Hem verplicht om te
scheppen. Wat is dan het doel dat
Hem beweegt? Wat wilde hij doen
door ons te scheppen?

2. “De wereld is geschapen tot eer
van God” (Eerste Vaticaans
Concilie)

God schiep alles “niet om Zijn
heerlijkheid te vergroten, maar om
haar te openbaren en mee te
delen.”[8] Vasthoudend aan deze leer
van de heilige Bonaventura,
verklaarde het Eerste Vaticaans
Concilie (1870): “In Zijn goedheid en
door Zijn almachtige kracht, niet om
Zijn gelukzaligheid te vergroten en
evenmin om Zijn volmaaktheid te



verwerven, maar om deze te tonen in
het goede dat Hij Zijn schepselen
schenkt, heeft deze ene, ware God,
volgens een in volledige vrijheid
genomen raadsbesluit, vanaf het
begin van de tijd, het geestelijke en
het lichamelijke samen, beide
schepsel, uit het niets geschapen” (DZ
3002; vgl. Catechismus, 293). Als er
dus gezegd wordt dat het doel van
het schepsel de glorie van God is, dan
is dat niet bedoeld om een soort
goddelijk “egocentrisme” te
verdedigen. Integendeel, God treedt
zogezegd buiten Zichzelf om Zich aan
Zijn schepselen kenbaar te maken.
“De heerlijkheid van God bestaat in
de realisatie van dit tonen en
kenbaar maken van Zijn goedheid,
en hiertoe is de wereld geschapen.
Van ons ‘aangenomen kinderen in
Jezus Christus’ te maken: ‘dat was het
liefdevolle raadsbesluit van Zijn wil,
tot lof van de heerlijkheid van Zijn
genade’ (Ef 1,5-6). ‘De glorie van God
is immers de levende mens, en het



leven van de mens is immers de
aanschouwing van
God’” (Catechismus, 294).[9]

Verre van een dialectiek van
tegengestelde principes (zoals het
manicheïstische dualisme of het
Hegeliaanse idealisme), is het
benadrukken van de glorie van God
als het doel van de schepping geen
ontkenning van de mens, maar
eerder een essentiële voorwaarde
voor de vervulling in ons menselijk
bestaan. Christelijk optimisme is
geworteld in de gezamenlijke
verheffing van God en mens: “Alleen
als God groot is, is de mensheid ook
groot.”[10] Het is een optimisme dat
de absolute prioriteit van het goede
benadrukt, maar dat niet blind is
voor de aanwezigheid van het kwaad
in de wereld en in de geschiedenis,
zoals we in het volgende onderwerp
zullen zien. Dit is de centrale
bevestiging van het christendom:
God heeft alles geschapen voor



Christus, die zowel God als mens is.
Door Zijn glorievolle verrijzenis
zullen wij, mensen, met de tijd ook
verheven worden wanneer Hij Zich
in de schittering van Zijn godheid zal
tonen.

3. Het tijdelijke karakter van
schepping en evolutie

Het effect van Gods scheppend
handelen is de totaliteit van de
geschapen wereld, zowel “hemel als
aarde” (Gen 1,1). Het Vierde
Lateraanse Concilie (1215) leert dat
God “Schepper is van alle dingen,
zichtbare en onzichtbare, geestelijke
en lichamelijke, die vanaf het begin
der tijden en door Zijn almacht uit
het niets schepselen heeft gemaakt,
zowel geestelijke als lichamelijke, dat
wil zeggen de engelachtige en de
aardse, en vervolgens het menselijk
schepsel, dat als het ware deel heeft
aan beide ordeningen, omdat het



bestaat uit geest en lichaam” (DZ
800).

Daarom overwint het christendom,
zoals we hebben gezien, zowel het
monisme (dat ertoe leidt dat materie
en geest met elkaar worden verward,
en waarin de werkelijkheid van God
en de wereld worden
geïdentificeerd) als het dualisme
(volgens welke materie en geest
tegengestelde oorspronkelijke
principes zijn).

Dit onderricht maakt ook duidelijk
dat, hoewel het scheppend handelen
tot de eeuwigheid van God behoort,
het effect van dit handelen
gekenmerkt wordt door tijdelijkheid.
Openbaring stelt dat de wereld is
geschapen met een tijdelijk begin,
d.w.z. dat ze samen met de tijd is
geschapen, wat congruent is met het
goddelijke plan om Zichzelf te
manifesteren in de heilsgeschiedenis.
Dit is een geopenbaarde waarheid,



die de rede niet kan aantonen, zoals
Thomas van Aquino leerde in het
beroemde middeleeuwse dispuut
over de eeuwigheid van de wereld.
[11] God leidt de geschiedenis door
Zijn voorzienigheid.

De schepping heeft dus een begin,
maar wordt niet gereduceerd tot het
initiële moment. Het is eerder een
voortdurende schepping, omdat de
goddelijke scheppende invloed nooit
verdwijnt. De schepping wordt in de
Bijbel onthuld als een goddelijk
handelen dat doorgaat in de
geschiedenis tot het uiteindelijke
hoogtepunt in de nieuwe schepping.
Het is dan ook begrijpelijk dat niets
verder van de christelijke visie
afstaat dan een onbeweeglijke
mentaliteit, volgens welke alles vanaf
het begin al perfect bepaald is.
Vandaar dat sommige aspecten van
de evolutietheorie zonder problemen
passen in deze dynamische visie op
de wereld, waarbij altijd zorgvuldig



onderscheid wordt gemaakt tussen
de twee niveaus van causaliteit,
waarbij de sfeer van goddelijke actie
en causaliteit wordt gerespecteerd
als verschillend van de sfeer van de
actie en causaliteit van de geschapen
wezens. De verheerlijking van de
eerste ten koste van de tweede zou
leiden tot een onacceptabel “supra-
naturalisme” (alsof God alles deed en
de schepselen slechts “marionetten”
waren in de handen van de enige
goddelijke agent). Terwijl de
overwaardering van de
laatstgenoemde leidt tot een even
gebrekkige visie: naturalistisch
deïsme, dat stelt dat God niet in de
wereld kan handelen omdat deze
zelfvoorzienend is.

4. Schepping en verlossing

De schepping is “de eerste stap in de
richting van een verbond van de
enige God met Zijn
volk” (Compendium, 51). In de Bijbel



staat de schepping open voor Gods
reddende werking in de
geschiedenis, die haar volheid
bereikt in het paasmysterie van
Christus en die haar uiteindelijke
volmaaktheid zal bereiken aan het
einde der tijden. De schepping is
gemaakt met het oog op de sabbat, de
zevende dag waarop de Heer rustte,
de dag waarop de eerste schepping
haar hoogtepunt bereikt en die opent
naar de achtste dag waarop een nog
wonderlijker werk begint: de
verlossing, de nieuwe schepping in
Christus (vgl. 2 Kor 5,7; vgl. 
Catechismus, 345-349).

Dit toont de continuïteit en eenheid
van het goddelijke plan van
schepping en verlossing. De relatie
tussen de twee kan worden
uitgedrukt door te zeggen dat aan de
ene kant de schepping de eerste
heilsgebeurtenis is; aan de andere
kant heeft reddende verlossing de
kenmerken van een nieuwe



schepping. Deze relatie werpt licht
op belangrijke aspecten van het
christelijk geloof, zoals de ordening
van de natuur naar de genade en het
bestaan van één enkel
bovennatuurlijk doel voor de mens.

5. De waarheid over de schepping
in het leven van de christen

De radicale aard van Gods
scheppend en reddend handelen
vereist een antwoord dat hetzelfde
karakter van totaliteit heeft: “Gij
moet Jahwe uw God beminnen met
heel uw hart, met heel uw ziel en met
al uw krachten “ (Dt 6,5; vgl. Mt
22,37; Mc 12,30; Lc 10,27).
Tegelijkertijd houdt de universaliteit
van het goddelijk handelen in dat
God de hele mens en alle mensen
schept en redt. Ons antwoord op Zijn
oproep om Hem met heel ons wezen
lief te hebben is onlosmakelijk
verbonden met het brengen van Zijn
liefde naar de hele wereld. Zo wordt



de uitspraak dat het apostolaat het
overvloeien van het innerlijke leven
is [12], gemanifesteerd door een
analoge dynamiek van de goddelijke
actie, dat wil zeggen, van de
intensiteit van de Trinitaire liefde die
overvloeit naar alle schepselen.

De kennis en bewondering van Gods
macht, wijsheid en liefde zou ons
moeten leiden tot een houding van
eerbied, aanbidding en nederigheid,
om in de aanwezigheid van God te
leven, wetend dat we Zijn kinderen
zijn. In het besef dat alles is
geschapen voor Gods glorie,
proberen christenen al hun handelen
te richten op het ware doel dat ons
leven met geluk vervult: de glorie
van God, niet onze eigen ijdelheid. Ze
streven ernaar om voortdurend de
intentie voor hun daden te
corrigeren, zodat echt gezegd kan
worden dat het enige einde van hun
leven is: Deo omnis gloria! [13]



De grootsheid en schoonheid van de
geschapen wezens wekken de
bewondering van de mensen op; Het
roept vragen op over de oorsprong
en het lot van de wereld en de
mensheid en biedt een glimp van de
werkelijkheid van de Schepper. In
hun dialoog met niet-gelovigen
kunnen christenen deze vragen
stellen om geesten en harten te
helpen zich te openen voor het licht
van de Schepper. Evenzo vinden
christenen in hun dialoog met
gelovigen van verschillende religies
in de schepping een uitstekend
uitgangspunt, omdat het een
waarheid is die gedeeltelijk gedeeld
wordt en die de fundamentele
morele waarden van de menselijke
persoon onderbouwt.

Basisbibliografie



Catechismus van de Katholieke Kerk,
279-301.

Compendium van de Catechismus van
de Katholieke Kerk, 51-54.

H. Johannes Paulus II, Ik geloof in
God de Vader. Catechese over het
Credo (I), 1996, pp. 181-218.

H. Jozefmaria, De wereld
hartstochtelijk liefhebben, in
Gesprekken met mgr. Escrivá,
113-123.

[1] Vgl. Paus Franciscus, Laudato Si’
(2015), 62–100; aan het einde van de
encycliek stelt de paus twee gebeden
voor: “Het eerste kunnen we delen
met allen die geloven in een God die
almachtige Schepper is; in het
tweede vragen wij christenen om
inspiratie om de inzet voor de
schepping op te nemen dat het



evangelie van Jezus ons
voorhoudt” (246). Zie ook: Fratelli
tutti (2020), 287.

[2] Vgl. Thomas van Aquino, De
potentia, q.3, a.3, c.; de Catechismus
van de Katholieke Kerk volgt dezelfde
lijn.

[3] Daarom wordt gezegd dat God
geen instrumenten nodig heeft om te
scheppen, aangezien geen enkel
instrument over de oneindige kracht
beschikt die nodig is om te scheppen.
Daarom ook wordt, wanneer men
spreekt over de mens als ‘schepper’
of als iemand die deelneemt aan
Gods scheppende kracht, het woord
‘schepper’ in brede zin gebruikt.

[4] Augustinus van Hippo, 
Belijdenissen, 3, 6, 11. Vgl.
Catechismus, 300.

[5] Paus Benedictus XVI, Homilie, 23
april 2011.



[6] Zowel pseudo-wetenschappelijk
rationalisme als onwetenschappelijk
fideïsme moeten worden
gecorrigeerd door de filosofie. Ook
dient men zich te hoeden voor valse
apologetiek die tracht empirisch
bewijs of wetenschappelijke
bevestiging te zoeken voor
geloofswaarheden. In werkelijkheid,
zoals eerder gezegd, gaat het om
gegevens die behoren tot
verschillende methoden en
disciplines.

[7] Vgl. Johannes Paulus II, Dominum
et vivificantem (1986), 10.

[8] Bonaventura, Super Sententias,
Boek 2, dist. 1, q.2, a.2, ad 1.

[9] Irenaeus van Lyon, Adversus
haereses, 4, 20, 7.

[10] Paus Benedictus XVI, Homilie, 15
augustus 2005.



[11] Vgl. Thomas van Aquino, De
aeternitate mundi; Contra Gentiles, II,
hfdst. 31–38.

[12] Vgl. Josemaría Escrivá, De Weg,
961.

[13] Vgl. Josemaría Escrivá, De Weg,
780; Voor, 647; De Smidse, 611, 639,
1051.

Santiago Sanz

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/

article/thema-4-god-de-schepper/
(22-1-2026)

https://opusdei.org/nl/article/thema-4-god-de-schepper/
https://opusdei.org/nl/article/thema-4-god-de-schepper/

	Thema 4: God, de Schepper

