
opusdei.org

Thema 3: De
ontwikkeling van de
Openbaring

God openbaarde Zichzelf beetje
bij beetje, Zijn openbaring
culmineerde in de incarnatie.
Christus heeft de Kerk
opgericht, die Zijn
nagedachtenis levend houdt en
Hem presenteert als degene die,
na in deze wereld te hebben
geleefd, is opgestaan en voor
altijd onder ons blijft. Zij voert
deze zending uit door het
woord van God in de Heilige
Schrift te bewaken, de Traditie
door te geven en door middel
van haar leergezag, verlicht



door de Heilige Geest, te
onderwijzen hoe te leven als
christen in elke tijd.

3-10-2025

1. Ontwikkeling van de
Openbaring: van Abraham tot
Christus

De Openbaring begint met de
schepping van de mens. De Schrift
vertelt ons dat Adam en Eva, onze
eerste ouders, een intieme relatie
met God hadden. Ze waren dicht bij
Hem en spraken met Hem, zoals we
kunnen zien in de eerste scènes van
het boek Genesis. Dit laat ons zien
dat de mens geschapen is om in
gemeenschap met God te leven. Maar
deze vertrouwdheid ging verloren
door de zonde. Vanaf dat moment
zullen mannen en vrouwen het heel
moeilijk vinden om God te ontdekken



in hun persoonlijke leven en in hun
sociale omgeving. Toch had God onze
eerste ouders al beloofd dat de zonde
op een dag zou worden overwonnen
door het nageslacht van de vrouw
(vgl. Gen 3,15). Zo werd het
verlossingswerk van Christus
voorspeld, waar de heilsgeschiedenis
toe zou leiden.

De Bijbel pretendeert in deze
verslagen over de oorsprong van de
mensheid niet om historische
gebeurtenissen tot in detail te
beschrijven. Het geeft veeleer
essentiële lessen over het leven van
de mens en de noodzaak om dit te
baseren op een relatie met God. Dit
onderwijs komt tot uiting in beelden
en verhalen waarvan de historische
waarde moeilijk te achterhalen is.
Het is dan ook niet verrassend dat de
Bijbel verhalen over dezelfde
gebeurtenissen naast elkaar zet die
in detail verschillen (het boek
Genesis geeft bijvoorbeeld twee



verschillende verslagen van de
schepping van man en vrouw). We
kunnen dus veel lessen trekken uit
de verschillende Bijbelse verslagen
over onze oorsprong, zonder dat we
hoeven te accepteren dat alle
gebeurtenissen die worden verteld
precies zo zijn gebeurd.

Het boek Genesis vertelt ons ook dat,
na de eerste zonde, menselijke
relaties ontsierd werden door diepe
wanorde en onrechtvaardigheid, die
God weerzinwekkend vond. Dit
leidde tot het verhaal van de
zondvloed, waarin de Schrift Gods
straf ziet voor de vele zonden van de
mensheid. Maar na de zondvloed
hernieuwde God Zijn vriendschap
met Noach en zijn familie (die van de
zondvloed werden gered omdat ze
zich rechtschapen hadden gedragen)
en via hen met de hele schepping. Hij
vernieuwde met Noach de relatie die
Hij had willen hebben met Adam en
Eva en hun nakomelingen. God wist



dat, hoewel het menselijk hart
geneigd was om te zondigen, Hij de
wereld goed had geschapen en Hij
vroeg mannen en vrouwen om te
groeien en zich te vermenigvuldigen,
net zoals Hij Adam en Eva had
gevraagd. Met het verhaal van Noach
gaf God de mensheid een tweede
kans om in vriendschap met Hem te
leven.

Maar het echte beginpunt van de
heilsgeschiedenis kwam eeuwen
later, met het verbond dat God met
Abraham sloot. Hier zien we al een
keuze van God. Abraham erkende
God als zijn enige Heer en
gehoorzaamde Hem met een diep
geloof. En God had Abraham
voorbestemd om de vader van een
groot aantal volken te worden (Gen
17,5). Zo begon God alle mannen en
vrouwen, die door de zonde
verstrooid waren, onder één hoofd te
verzamelen. Twee generaties later
veranderde God Jakobs naam in



Israël en werden zijn twaalf zonen
de basis van het volk Israël, in de
twaalf stammen van Israël.

Enkele eeuwen later, in de tijd van
Mozes, kreeg Gods interactie met de
mensheid een meer zichtbare en
betrokken dimensie. De God van
Abraham en de aartsvaders maakte
Israël tot Zijn volk en bevrijdde hen
uit de slavernij van de Egyptenaren.
God sloot een verbond met Mozes en
plaatste het volk onder Zijn
bescherming en Zijn wetten. En het
volk aanvaardde dat verbond
plechtig en verplichtte zichzelf om de
Heer te dienen en Hem te aanbidden.
Tijdens de doortocht door de Rode
Zee en de lange reis door de woestijn
van Sinaï, tijdens de aankomst in het
Beloofde Land en de vestiging van
Davids koninkrijk ervaarde het volk
van Israël steeds weer dat God aan
zijn zijde stond. Want Israël is Zijn
volk, dat Hijzelf gevormd heeft uit
alle anderen en dat Hem toebehoort



als mijn priesterlijk koninkrijk en mijn
heilig volk (Ex 19,6).

In de eeuwen daarna liet God dit
verbond niet verzwakken. Via de
profeten leidde Hij Zijn volk naar de
hoop op een ultieme en definitieve
verlossing. Toen het volk de weg
kwijtraakte en zijn toewijding aan
het verbond vergat, verwekte God
Zijn dienaren met de missie om het
terug te leiden naar gehoorzaamheid
en gerechtigheid. De profeten
bemoedigden en versterkten het volk
in zijn hoop, maar waarschuwden
het ook voor het gevaar van een vals
vertrouwen in het uitverkoren zijn.
Want als die keuze niet beantwoord
wordt, kan ze veranderen in een
oordeel, in een straf van God voor de
zonde. Twee gebeurtenissen in het
bijzonder wijzen op deze straf: de val
van het Noordelijke Koninkrijk (tien
van de twaalf stammen van Israël) in
722 voor Christus, en de ballingschap
van het Zuidelijke Koninkrijk (de



andere twee stammen die zich
eeuwen eerder hadden
afgescheiden), samen met de
verwoesting van de hoofdstad
Jeruzalem in 587 voor Christus.
Israël verloor daarmee zijn
autonomie als volk. Het leefde in
ballingschap, in een bezet land. Maar
hoewel de Heer het volk strafte, liet
Hij het niet in de steek. Het boek
Jesaja vertelt over de terugkeer van
het volk uit de Babylonische
ballingschap naar hun eigen land en
de heroprichting van het volk Israël:
een heroprichting die slechts
gedeeltelijk was, omdat velen
verspreid bleven.

Tijdens Gods reis met Israël leerde
het volk God steeds beter kennen. Ze
leerden van Zijn trouw en
koesterden de hoop dat Hij Zijn
belofte van een ultieme en
definitieve verlossing zou vervullen
door middel van een koning, een
nakomeling van David, die aan het



einde der tijden een nieuw Verbond
zou oprichten. Dit verbond zou niet
op stenen tafelen worden
geschreven, zoals het oude verbond.
God Zelf zou het op de harten van de
gelovigen schrijven door de
aanwezigheid en de werking van de
Heilige Geest. Er zou een dag komen
waarop alle volken samen zouden
komen, aangetrokken door de
uitstraling van het nieuwe
Jeruzalem, en de God van Israël
zouden erkennen. Het zou de dag
van eeuwigdurende vrede zijn, met
de wereld verenigd onder één God.

Door dit hele proces heen bereidde
God Zijn volk voor op de definitieve
Openbaring in Jezus Christus. Hij is
de vervulling van de beloften van het
Oude Testament en brengt de
voorspelde vernieuwing tot stand in
de volheid van de tijd. Tijdens Zijn
leven op aarde communiceerde Jezus
nieuwe en onvermoede dimensies
van God aan de mensheid. Hij



verwees vaak naar de God van het
Oude Testament, van de patriarchen,
profeten en koningen, en Zijn
prediking droeg het stempel van de
taal en ideeën die het volk Israël
eeuwenlang had gedeeld. Maar Zijn
prediking over God vond weliswaar
parallellen in teksten uit het Oude
Testament en in het Joodse denken
van Zijn tijd, maar had een volledig
nieuw accent en was daarom
onmiskenbaar en uniek. Jezus
verkondigde dat het koninkrijk van
God, dat in het Oude Testament was
voorspeld, al heel dichtbij was.
Sterker nog, het was aanwezig in Zijn
woorden, in Zijn daden en in Zijn
persoon Zelf.

2. Oprichting van de Kerk

“Nadat Hij tot Zijn vader had
gebeden riep Heer Jezus diegenen tot
Zich die Hij Zelf had uitgekozen en
stelde er twaalf aan om Hem te
vergezellen en door Hem



uitgezonden te worden om het
koninkrijk Gods te prediken” (Lumen
Gentium, 19). Toen Zijn missie in de
wereld ten einde was, wilde Jezus dat
deze discipelen die zouden
voortzetten, om alle volken te
evangeliseren. Daarom stelde Hij de
groep apostelen in en maakte Hij
Petrus tot hun hoofd. Tijdens het
Laatste Avondmaal liet Hij hen
kennismaken met de mysteries van
Zijn Lichaam en Bloed, gegeven als
offer, en vroeg Hij hen om dit in de
toekomst aanwezig te laten zijn. Hij
maakte hen tot getuigen van Zijn
verrijzenis en stuurde hen de Heilige
Geest om hen te sterken in hun
missie. De Kerk was zo volledig
gevestigd als de plaats waar mensen
van elk tijdperk Christus konden
ontmoeten en Hem konden volgen op
de weg die naar het eeuwige leven
leidt.

De Kerk houdt altijd de herinnering
aan Christus levend en presenteert



Hem, niet als een figuur uit het
verleden, maar als Degene die op een
bepaald moment in deze wereld
leefde, is opgestaan en voor altijd
onder ons blijft.

3. Heilige Schrift, Traditie en het
Leergezag

a) Heilige Schrift

Door de eeuwen heen heeft het volk
Israël, onder goddelijke inspiratie,
het getuigenis van Gods openbaring
aan de aartsvaders, profeten en
rechtvaardige en rechtschapen
mensen op schrift gesteld. De Kerk
aanvaardt en vereert deze Schriften,
die Gods bedoelde voorbereiding
waren op de grote Openbaring van
Jezus Christus. Bovendien schreven
de apostelen en eerste discipelen van
Jezus ook het leven en werk van
Christus op, van wiens aardse reis ze
getuige waren, vooral het
paasmysterie van Zijn dood en
verrijzenis. Zo ontstonden de boeken



van het Nieuwe Testament, die de
boeken van het Oude Testament
aanvullen en tot hun volledigheid
leiden. Wat het Oude Testament
voorbereidde en verkondigde in
symbolen en figuren, getuigt het
Nieuwe Testament door de waarheid
te ontvouwen die in de
gebeurtenissen van Jezus’ leven
besloten ligt.

De heilige boeken zijn niet alleen
gebaseerd op de menselijke
herinnering of getuigenis van wat
God in Israël heeft bereikt en vooral
van wat Hij door Christus tot stand
heeft gebracht. Ze hebben een
diepere fundering, want hun
uiteindelijke oorsprong ligt in de
werking van de Heilige Geest, die de
menselijke schrijvers verlichtte en
hen ondersteunde met Zijn inspiratie
en licht. Daarom beschouwt de Kerk
de Heilige Schrift niet in de eerste
plaats als waardevolle menselijke
woorden, maar als het ware Woord



van God, en vereert de Schrift als
heilig en sacraal. Dit betekent echter
niet dat God de tekst aan de
schrijvers van de boeken heeft
“gedicteerd”. Hij maakte veeleer
gebruik van mensen die, met behulp
van hun eigen vermogens en
middelen, God in en door hen lieten
werken, en zo heeft Hij hen “al
datgene en alleen datgene wat Hij
wilde, als echte auteurs te laten
optekenen” (Catechismus, 106).

In die zin zijn de culturele,
filosofische en theologische
beperkingen van de auteurs, die in
verschillende tijden en culturen
schreven, ook aanwezig in de heilige
boeken. Maar dit is niet echt een
probleem voor het geloof in de
waarheid die ze overbrengen, want
deze waarheid ligt “op het religieuze
vlak”, dat wil zeggen dat ze niet
verwijst naar een wetenschappelijke
visie op de wereld, noch naar een
exacte en nauwkeurige kroniek van



de menselijke geschiedenis of naar
een mysterieuze wijsheid.

Het verwijst in plaats daarvan naar
de uiteindelijke betekenis van het
leven van alle mannen en vrouwen,
geroepen tot gemeenschap met God
als Zijn kinderen in Christus. Deze
waarheid kan op vele manieren
worden uitgedrukt: via verschillende
literaire genres, met metaforen en
symbolen, middels verhalen die
onderwijzen in deugdzaamheid en
door het vertellen van feitelijke
gebeurtenissen. De aanwezigheid
van de Heilige Geest in de
ontstaansgeschiedenis van de heilige
boeken verzekert ons ervan dat zij
“met zekerheid, trouw en zonder
dwaling de waarheid leren, die God
omwille van ons heil in de heilige
Boeken wilde doen vastleggen” (vgl. 
Dei Verbum, 11).

b) Apostolische Overlevering en
“Traditie”



Voordat ze het getuigenis van het
leven en werk van Christus op schrift
stelden, predikten de apostelen en
eerste discipelen van Jezus wat ze
hadden gezien en overdachten toen
ze bij Hem waren. Ze gaven
mondeling door aan de
gemeenschappen die ze stichtten wat
ze met Christus hadden ervaren,
predikten de christelijke boodschap
van verlossing en brachten die in
praktijk door middel van de liturgie
en de sacramenten. Ze hebben dit
later allemaal vastgelegd in de
geschriften van het Nieuwe
Testament. Daarom gaat de
mondelinge overdracht van het leven
en de leerstellingen van Jezus vooraf
aan de schriftelijke overdracht. En
het is deze mondelinge overdracht
die in deze geschriften tot
uitdrukking komt. Deze mondelinge
overdracht omvat veel zaken die de
apostelen van Jezus leerden en
maakt deel uit van wat de
“Apostolische Overlevering” wordt



genoemd. In de woorden van het 
Compendium van de Catechismus (nr.
12): “De Apostolische Overlevering is
het doorgeven van de boodschap van
Christus, wat sinds het begin van het
christendom gebeurt door de
prediking, het getuigenis, de
instellingen, de eredienst en de
geïnspireerde geschriften.”

Door de eeuwen heen geeft de Kerk
de apostolische overlevering op twee
manieren door: mondeling, als ze
predikt en uitvoert wat ze van
Christus en de apostelen heeft
geleerd, en schriftelijk, als ze de
Heilige Schrift doorgeeft aan nieuwe
generaties christenen (vgl. 
Catechismus, 76). De eerste manier
(mondelinge overlevering) wordt
eenvoudigweg “Traditie” genoemd.
Traditie komt voort uit de
getuigenissen van de apostelen over
het leven en de leer van Jezus; De
bron is daarom dezelfde als die van
de geschriften van het Nieuwe



Testament. Maar de twee (Traditie en
Schrift) hebben enigszins
verschillende functies. De eerste, die
mondeling en praktisch is, is rijker
en flexibeler en garandeert ook, in
zekere zin, de authenticiteit van de
tweede. De Schrift daarentegen, die
in boeken is vastgelegd, zet in een
vaste en onveranderlijke vorm
uiteen wat Jezus heeft gepredikt en
geleefd, formuleert het en legt het
vast, en voorkomt dat de leer in de
loop van de tijd wordt verdraaid en
onderworpen aan de willekeur van
veranderende culturen en
denkwijzen. Verba volant, scripta
manent, zei de Romeinse keizer Titus
tegen de Romeinse senaat: “woorden
vervagen, maar wat geschreven is,
blijft.”

Zo verlichten de Schrift en de
Traditie elkaar wederzijds. De Kerk
weet bijvoorbeeld door overlevering
welke boeken geïnspireerd zijn en
welke daarom deel uitmaken van de



canon van de Heilige Schrift. De
boeken die de christelijke Bijbel
vormen zijn altijd dezelfde, de
boeken die door de Traditie als
geïnspireerd werden aangeduid.
Andere geschriften uit dezelfde
periode spraken ook over Jezus,
maar deze werden nooit als
geïnspireerd beschouwd (de
apocriefe geschriften). En omgekeerd
helpt de Schrift om te verduidelijken
en te versterken wat wel en wat niet
tot de Traditie behoort. Een
voorbeeld is het feit dat we in het
Nieuwe Testament zien dat Jezus
veertig dagen in de woestijn heeft
gevast. Zo vindt het specifieke deel
van de Traditie over de noodzaak om
te vasten in de vastentijd steun en
bevestiging in de Schrift.

c) Het leergezag van de Kerk

Het verstrijken van de tijd leidt tot
materiële vooruitgang en
veranderingen in culturen en



mentaliteiten. Er worden nieuwe
perspectieven geboden en nieuwe
vragen opgeworpen die de manier
van leven van een christen
beïnvloeden. De moraliteit van zaken
zoals duurzame ecologische
ontwikkeling of het recht op een
baan werd in de oudheid niet
besproken. Deze vragen, die een
impact hebben op de manier waarop
je een christelijk leven leidt, werden
gewoonweg niet gesteld. Daarom
heeft onze Heer, door in Zijn Kerk
het onderscheid te maken tussen
priesters en gelovigen, aan de
eersten de genade (het charisma)
gegeven om te onderscheiden wat
geschikt is voor het christelijk leven
van individuen en gemeenschappen,
en wat daarentegen schadelijk en
destructief is. De taak van het
onderwijzen, ondersteund door dit
charisma, wordt het “leergezag”
genoemd. De rol van het leergezag is
er een van dienstbaarheid. Het staat
niet boven de Heilige Schrift of de



Traditie, maar staat in dienst van
beide, door ze correct te
interpreteren en getrouw de inhoud
ervan weer te geven.

De authentieke interpretatie van
Openbaring “is alleen toevertrouwd
aan het levende leerambt van de
Kerk, dat wil zeggen aan de opvolger
van Petrus, de bisschop van Rome, en
aan de bisschoppen die met hem in
gemeenschap zijn” (Compendium,
16). Zij zijn in staat deze functie uit te
oefenen omdat zij door de
bisschopswijding speciale hulp
ontvangen van de Heilige Geest
(charisma van de waarheid), die hun
begrip van de inhoud van de
Openbaring vergemakkelijkt bij de
uitoefening van hun ambt. Hoewel
individuele bisschoppen zich kunnen
vergissen, kan de Kerk als geheel (de
eenheid van de Paus, van de
bisschoppen die met hem verbonden
zijn en van de christelijke gelovigen)
zich niet vergissen in zaken die



betrekking hebben op de
Openbaring. In het bijzonder kan de
Paus zich ook niet vergissen als hij
publiekelijk en plechtig (ex cathedra)
onderwijst dat een bepaalde leer als
definitief moet worden beschouwd
omdat deze tot de goddelijke
Openbaring behoort. Hetzelfde geldt
voor oecumenische concilies. De
herders die samengekomen zijn en
verenigd zijn met de Heilige Vader
vergissen zich niet wanneer ze
aangeven dat iets geloofd moet
worden omdat het tot het geloof van
de Kerk behoort. In deze en andere
gevallen vergist de Kerk zich niet
omdat de Heilige Geest haar helpt om
de leer van Christus
waarheidsgetrouw te onderwijzen.

4. Hoe de Bijbel te interpreteren

Je zou kunnen zeggen dat de Bijbel
het leven en de geschiedenis van de
wereld en de mensheid bevat. De
collectie van haar boeken is zeer



breed en bevat, net als het leven zelf,
een veelheid aan gezichtspunten.
Soms lijkt het alsof de Bijbel zichzelf
tegenspreekt of dat het standpunten
voorstaat die niet waar kunnen zijn
omdat ze niet juist zijn.
Controversiële onderwerpen zijn
geweld, slavernij, de rol van
vrouwen, wraak, enzovoort. Daarom
is het belangrijk om te leren
begrijpen wat de Schrift in elk
onderwerp of tekstgedeelte wil
onderwijzen.

Het Tweede Vaticaans Concilie
wijdde een document aan de
goddelijke Openbaring: de
dogmatische constitutie Dei Verbum.
Hoofdstuk 3 behandelt de principes
en criteria waarmee rekening moet
worden gehouden om de Bijbel
correct te interpreteren. Laten we ze
eens bekijken:

a) In de eerste plaats benadrukt het
Concilie dat God de Auteur is van de



Heilige Schrift; maar, zoals we al
zeiden, daarin spreekt Hij tot ons
door mensen en op een menselijke
manier. Daarom vereist een correcte
interpretatie van de Heilige Schrift
een zorgvuldig onderzoek naar wat
de menselijke auteurs werkelijk
wilden bevestigen en wat God door
menselijke woorden bekend wilde
maken.

b) Ten tweede, omdat het een door
God geïnspireerd boek is, moet de
Schrift geïnterpreteerd worden “in
het licht van dezelfde Geest, door
wiens werking ze geschreven is” (Dei
Verbum, 12). Dat wil zeggen, een
persoonlijke openheid naar God en
een verzoek om hulp zijn vereist van
de kant van de tolk om de Schrift
correct te begrijpen. Zonder een
dergelijke openheid kunnen
vooroordelen of persoonlijke ideeën
en belangen de interpretatie
makkelijk vertroebelen.



c) Ten derde moet er veel aandacht
worden besteed aan de inhoud en
eenheid van de hele Schrift: Alleen
als het in zijn eenheid wordt
begrepen, is het echt Schrift. Dit
principe is ook belangrijk omdat niet
alles wat de Schrift zegt dezelfde
waarde of kracht heeft; Niet alles
drukt het woord van God even
duidelijk uit. Binnen de Schrift
bestaat een hiërarchie van
waarheden en concepten. Dit weten
helpt ons om de ware betekenis te
interpreteren van passages die de
lezer kunnen verrassen. We moeten
altijd in gedachten houden dat
Christus het centrum en het hart van
de Schrift is.

d) Ten vierde moet de Schrift
geïnterpreteerd worden in de
context van de levende Traditie van
de Kerk, want de Schrift is
eenvoudigweg de schriftelijke
uitdrukking van diezelfde
Openbaring waarvan de Traditie de



mondelinge uitdrukking is. Naast de
Traditie moet ook aandacht worden
besteed aan het hele geloof van de
Kerk, dat tot uitdrukking komt in
haar leergezag, in de harmonie van
haar waarheden, in de eenheid van
haar leer. Als bijvoorbeeld de
interpretatie van een bepaalde
Bijbelse passage in strijd lijkt te zijn
met een gedefinieerde
geloofswaarheid, dan kan die
interpretatie waarschijnlijk niet
waar zijn.

Basisbibliografie

Catechismus van de Katholieke Kerk,
74-141.

Tweede Vaticaans Concilie, Const. Dei
Verbum.



Paus Benedictus XVI, Apostolische
Exhortatie Verbum Domini, 30
september 2010 (Deel 1: Verbum Dei).

Antonio Ducay

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/
article/thema-3-de-ontwikkeling-van-de-

openbaring/ (12-12-2025)

https://opusdei.org/nl/article/thema-3-de-ontwikkeling-van-de-openbaring/
https://opusdei.org/nl/article/thema-3-de-ontwikkeling-van-de-openbaring/
https://opusdei.org/nl/article/thema-3-de-ontwikkeling-van-de-openbaring/

	Thema 3: De ontwikkeling van de Openbaring

