
opusdei.org

Thema 24: Het
Huwelijk en het
Wijdingssacrament

Het huwelijk is door God in zijn
wijsheid ingesteld om zijn
goddelijk liefdesplan met de
mensheid te verwezenlijken.
Het komt tot stand door de
persoonlijke en onveranderlijke
wilsverklaring/instemming
(consensus) van de
echtgenoten. De wezenlijke
eigenschappen van het
huwelijk zijn eenheid en
onontbindbaarheid. Dit
bijzondere verbond is gericht
op de voortplanting en
opvoeding van kinderen, die de



voortreffelijkste gave van het
huwelijk zijn en in hoge mate
bijdragen tot het welzijn van
hun ouders.

10-2-2026

God de Vader heeft ons in zijn
liefdevolle plan reeds voor de
schepping van de wereld in Christus
uitverkoren, om ons te verheffen tot
de waardigheid van kinderen van
God (vgl. Ef. 1, 4-5). Hij wil dat de
mensen zelf meewerken aan de
uitvoering van zijn heilsplan. De
sacramenten van het huwelijk en het
priesterschap verlenen de christenen
een specifieke roeping en zending in
de Kerk, bedoeld voor de opbouw
van het Volk van God (vgl. 
Catechismus, 1534).

Het sacrament van het Huwelijk



"Verre van dat het huwelijk dus uit
het toeval of uit een blinde
samenloop van natuurkrachten
voorkomt, is het een wijze en
voorzienige instelling van de
goddelijke Schepper om zijn
liefdesplan in de mensen tot
werkelijkheid te maken. Daarom
streven de echtgenoten door de
wederzijdse overgave, die aan hen
en uitsluitend aan hen beiden eigen
is, naar de persoonsgemeenschap
waardoor zij elkaar vervolmaken om
met God samen te werken aan de
verwekking en opvoeding van
nieuwe levens. Voor hen die door het
heilig Doopsel zijn gereinigd, bezit
het huwelijk bovendien de
waardigheid van een sacramenteel
genadeteken, doordat het de
vereniging van Christus en de Kerk
afbeeldt."[1]

"In haar diepste werkelijkheid is de
liefde wezenlijk een gave; en de
echtelijke liefde, die de echtgenoten



leidt tot de wederzijdse ‘kennis’
waardoor zij ‘een vlees’ worden (vgl.
Gen. 2, 24), raakt niet uitgeput
binnen het paar, aangezien zij hen
bekwaam maakt tot de grootst
mogelijke zelfgave, waardoor zij
medewerkers van God worden in het
schenken van het leven aan een
nieuwe menselijke persoon."[2]

Deze wederzijdse liefde tussen de
echtgenoten “wordt een afbeelding
van de absolute en onvergankelijke
liefde van God voor ieder mens. De
mens is goed, heel goed, in de ogen
van de Schepper (Gen.1,31). En deze
liefde waar Gods zegen op rust, is
bestemd om vruchtbaar te zijn en
zich te verwezenlijken in de
gemeenschappelijke opdracht om de
schepping in stand te houden: ‘God
zegende hen en God sprak tot hen:
“Weest vruchtbaar en wordt talrijk;
bevolkt de aarde en onderwerpt
haar”’ (Gen. 1,28; Catechismus, 1604).



De echtelijke liefde wordt
gekenmerkt door twee personen van
verschillend geslacht die zich aan
elkaar schenken met het oog op de
wederzijdse liefde en de
voortplanting. Niemand kan nl.
alleen of met een persoon van
hetzelfde geslacht een kind
voortbrengen, omdat het vader- en
moederschap één enkel beginsel van
voortplanting vormen. Daarom bezit
de aanvaarding van de zelfgave in de
echtelijke liefde een dynamiek die
geheel eigen is aan andere vormen
van liefde en hiervan onderscheiden
is: alleen in de echtelijke liefde is er
éénheid/identiteit tussen het
wederzijds geven en ontvangen. Het
ontvangen van de gave van het
vaderschap gebeurt namelijk door
het geven van de gave van het
moederschap en omgekeerd. Door de
seksualiteit waardoor de man en de
vrouw zich aan elkaar wegschenken
in de eigen en exclusieve
huwelijksdaad, is er geen intiemere



liefdesgemeenschap mogelijk tussen
twee personen die, in de woorden
van de Heilige Schrift, een vlees zijn
(vgl. Gen. 2,24).

De hierboven beschreven dynamiek
van de echtelijke zelfgave toont aan
dat de echtelijke liefde niet spontaan
ontstaat, maar voortkomt uit de vrije
zelfgave van elke persoon. Omdat
deze zelfgave wederzijds is, is het
een liefde die men de ander
verschuldigd is. Deze waarheid
wordt onderwezen door de heilige
Paulus wanneer hij schrijft: "Niet de
vrouw heeft de beschikking over
haar eigen lichaam, maar haar man;
evenmin heeft de man te beschikken
over zijn eigen lichaam, maar zijn
vrouw" (1 Kor. 7, 4). De apostel
brengt dezelfde les over wanneer hij
echtgenoten eraan herinnert: "Zo
moeten ook de mannen hun
vrouwen liefhebben, zoals ze hun
eigen lichaam liefhebben. Wie zijn
vrouw bemint, bemint zichzelf" (Ef.



5, 28). Als natuurlijke instelling
beantwoordt het huwelijk aan de
rechtvaardigheid die inherent is aan
de echtelijke liefde: "Het huwelijk
betekent geen onrechtmatige
inmenging van de maatschappij of
van de overheid en evenmin het
opleggen van een vorm van buitenaf,
maar is een innerlijk vereiste van het
verbond van de echtelijke liefde, dat
zichzelf openlijk bevestigt als uniek
en exclusief, opdat aldus de volledige
trouw aan de bedoeling van God de
Schepper wordt beleefd."[3]

Aangezien de huwelijksgemeenschap
de natuurlijke grondslag is van het
gezin en de basiseenheid van de
samenleving, behoort zij niet
uitsluitend tot de privésfeer, maar is
zij een goed van algemeen belang. De
maatschappij beschermt het
huwelijk door middel van wettelijke
institutionalisering: het burgerlijk
huwelijk in de burgerlijke
samenleving en het kerkelijk



huwelijk in de Kerk. Wil de
legalisering van het huwelijk
werkelijk nuttig zijn voor het
algemeen welzijn, dan moet de wet
in overeenstemming zijn met het
wezen van wat het huwelijk is, dat
wil zeggen als natuurlijke instelling,
en ook als sacrament in het geval van
het canoniek huwelijk.

In veel landen is het gebruikelijk dat
mensen als man en vrouw
samenleven, maar zonder enige
institutionele band. De redenen
hiervoor zijn divers: "de invloed van
ideologieën die huwelijk en gezin
onderwaarderen, de ervaring van
mislukking van andere paren, die zij
niet willen riskeren, de angst voor iets
dat zij als te groot en heilig
beschouwen, de maatschappelijke
kansen en economische voordelen die
uit het samenwonen voortvloeien, een
puur emotionele en romantische
opvatting over liefde, de angst vrijheid
en autonomie te verliezen, het



afwijzen van iets dat wordt gevoeld
als institutioneel en
bureaucratisch"[4] Als de twee hun
relatie oprecht willen beleven als een
huwelijk, moeten ze worden
gewezen op de noodzaak om hun
situatie te legaliseren. Als die wil er
niet is, moet het paar geholpen
worden de leugen te ontdekken die
in hun relatie aanwezig is, omdat de
echtelijke liefde “een totale en
definitieve gave van de personen aan
elkaar” eist (Catechismus, 2391). “De
uitdrukking ‘vrije liefde’ is misleidend:
wat kan de betekenis zijn van een
liefdesrelatie, wanneer de personen
zich niet aan elkaar binden en op die
manier getuigenis afleggen van hun
gebrek aan vertrouwen in de ander, in
zichzelf of in de toekomst?”
(Catechismus, 2390).

Omdat de schepping haar
hoogtepunt heeft in Christus en ‘het
mysterie van Christus een beslissend
licht’ op de schepping werpt, is ze



“het fundament van alle ‘heilzame
raadsbesluiten van God’, ‘het begin
van de heilsgeschiedenis’” (vgl. 
Catechismus, 280). Vanuit dit
gezichtspunt kan het huwelijk op
natuurlijk niveau gezien worden als
bekleed met een nieuwe
waardigheid: het werd door God
ingesteld als een type of
voorafbeelding van de vereniging
tussen Christus en de Kerk (vgl. Ef.
5,31-32). Hierdoor heeft de echtelijke
liefde niet alleen deel aan Gods
scheppende liefde, maar ook aan zijn
verlossende liefde, en samen met het
menselijk leven geeft de echtelijke
liefde ook het leven van de genade in
Christus door. [5]

De erfzonde zorgde ervoor dat de
mens zich van God afkeerde en
tegelijkertijd de oorspronkelijke
gemeenschap tussen man en vrouw
werd verbroken. De instelling van
het huwelijk is vervolgens verzwakt
door de opkomst van polygamie en



echtscheiding, en het biologische
ouderschap geeft nu de erfzonde
door in plaats van het leven van de
kinderen van God.

Het Oude Verbond bekritiseert, in
overeenstemming met de goddelijke
pedagogie, noch de polygamie van de
aartsvaders, noch verbiedt zij
echtscheiding; maar het “beschouwt
het verbond van God met Israël als
een beeld van exclusieve en trouwe
echtelijke liefde (vgl. Hos 1-3; Jes
54,62; Jer 2-3,31; Ez 16,23). De
profeten hebben echter het geweten
van het uitverkoren volk voorbereid
op een dieper begrip van de eenheid
en de onontbindbaarheid van het
huwelijk (vgl. Mal 2,13-17)
(Catechismus, 1611). Bovendien geeft
de herbevestiging van de
oorspronkelijke goddelijke zegen aan
Abraham, samen met de belofte van
talloze nakomelingen aan wie God
het land Kanaän zou geven (vgl. Gen
12,2.7; 13,16; 22,17), het huwelijk een



fundamentele rol in de vervulling
van het goddelijk heilsplan. Zonder
het huwelijk zou het verbond dat
God met Abraham en zijn
nakomelingen sloot niet vervuld
worden, want in het licht van het
Nieuwe Testament is het huwelijk
een voorafbeelding van het verbond
tussen Christus en de Kerk (vgl. Gal
3,26-29).

"Jezus, die alles in zich heeft
verzoend, heeft het huwelijk en het
gezin teruggebracht tot hun
oorspronkelijke vorm (vgl. Mat. 10,
1-12). Het gezin en het huwelijk zijn
door Jezus verlost (vgl. Ef. 5, 21-32)
en hersteld naar het beeld van de
Heilige Drie-eenheid, mysterie
waaruit iedere ware liefde
voortkomt. Het huwelijksverbond,
begonnen met de schepping en
geopenbaard in de heilsgeschiedenis,
krijgt de volle openbaring van zijn
betekenis in Christus en zijn Kerk.
Door middel van de Kerk ontvangen



huwelijk en gezin van Christus de
genade die noodzakelijk is om te
getuigen van Gods liefde en het leven
van gemeenschap te beleven. Het
Evangelie van het gezin gaat vanaf
de schepping van de mens naar het
beeld en de gelijkenis van God (vgl.
Gen. 1,26-27) door de geschiedenis
heen tot aan de voltooiing van het
mysterie van het verbond in Christus
op het einde der eeuwen met de
bruiloft van het Lam (vgl. Op.19,
9)."[6]

“In hun roeping om het menselijk
leven door te geven en op te voeden,
wat zij als hun eigen missie moeten
beschouwen, weten de echtgenoten
dat zij meewerken aan de liefde van
God de Schepper en als zijn
vertolkers optreden. (…)
Vertrouwend op de goddelijke
voorzienigheid en met offergeest
verheerlijken zij de Schepper en
streven zij naar de volmaaktheid in
Christus wanneer zij met



edelmoedige, menselijke en
christelijke verantwoordelijkheid
hun vruchtbare taak vervullen” (vgl.
2e Vat. Conc., Gaudium et Spes, 50).

Viering van het Huwelijk

Het huwelijk komt tot stand door de
persoonlijke en onveranderlijke
wilsverklaring (consensus) van de
echtgenoten. (vgl. Catechismus,
1626). "De huwelijkstoestemming is
de wilsdaad waardoor een man en
een vrouw zich door een
onherroepelijk verbond wederzijds
aan elkaar geven en elkaar
aanvaarden om een huwelijk tot
stand te brengen" (Wetboek van
Canoniek Recht, 1057 §2).

"Daarom vraagt de kerk in de regel
aan de gelovigen de kerkelijke vorm
van de huwelijkssluiting te
eerbiedigen” (Catechismus, 1631).
Daarom zijn "alleen die huwelijken
geldig die gesloten worden ten
overstaan van de plaatselijke



ordinarius (bisschop) of de pastoor,
of een priester of diaken die door een
van hen gedelegeerd is, die
assisteren, en in tegenwoordigheid
van twee getuigen, volgens de regels
uitgedrukt" in het Wetboek van
Canoniek Recht (1108 §1).

Er liggen verschillende redenen aan
deze norm ten grondslag. Het
sacramentele huwelijk schept in de
gemeenschap van de Kerk rechten en
plichten tussen de echtgenoten
onderling en tegenover hun
kinderen. Aangezien het huwelijk
een levensstaat in de Kerk is, moet er
zekerheid over bestaan (vandaar de
verplichting om getuigen te hebben);
en het openbare karakter van de
instemming beschermt het eenmaal
gegeven 'jawoord' en helpt de
echtgenoten trouw te blijven aan
hun geloften (vgl. Catechismus, 1631).

De essentiële eigenschappen van
het huwelijk



"De wezenlijke eigenschappen van
het huwelijk zijn de eenheid en de
onontbindbaarheid, die in het
Christelijk huwelijk op grond van het
sacrament een bijzondere hechtheid
verkrijgen" (Wetboek van Canoniek
Recht, 1056). Man en vrouw "zijn
door het huwelijksverbond niet
langer twee, maar een vlees (vgl. Mat.
19, 6) . . . Als een wederzijdse gave
van twee personen, leggen deze
intieme vereniging en het welzijn
van de kinderen de echtgenoten
volledige trouw op en pleiten zij voor
een onverbrekelijke eenheid tussen
hen."[7]

“De gelijke persoonswaarde van
vrouw en man, die haar uitdrukking
behoort te vinden in een wederzijdse
onvoorwaardelijke liefde, is een
duidelijk teken van de door God
gewilde eenheid van het
huwelijk." [8] Polygamie is
tegengesteld aan deze
gelijkwaardigheid en aan de



huwelijksliefde die uniek en
exclusief is.” (Catechismus, 1645)

"In zijn prediking onderwees Jezus
ondubbelzinnig de oorspronkelijke
betekenis van de vereniging van man
en vrouw zoals de Schepper die
vanaf het begin gewild heeft: de
toestemming die Mozes gaf om van
zijn vrouw te scheiden was een
toegeving aan de hardheid van hun
harten (vgl. Mat. 19, 8). De
huwelijksvereniging van man en
vrouw is onontbindbaar: God zelf
heeft het bepaald: 'wat God heeft
verbonden heeft, mag een mens niet
scheiden' (Mat. 19, 6)" (Catechismus,
1614). Krachtens het sacrament,
waardoor Christelijke echtgenoten
het mysterie van de eenheid en de
vruchtbare liefde tussen Christus en
de Kerk uitbeelden en eraan
deelhebben (Ef. 5, 32), krijgt de
onontbindbaarheid een nieuwe en
diepere betekenis door de
oorspronkelijke hechtheid van de



huwelijksband te vergroten, zodat
"een huwelijk dat ratum [dat wil
zeggen, gesloten tussen gedoopten] et
consummatum [dat wil zeggen,
voltrokken door de huwelijksdaad
tussen de echtgenoten] is, door geen
enkele menselijke macht en om geen
enkele reden kan worden
ontbonden, behalve door de
dood" (Wetboek van Canoniek Recht,
1141).

"Echtscheiding is een zwaar vergrijp
tegen de natuurwet. Ze pretendeert
de overeenkomst te verbreken die de
echtgenoten vrijwillig hebben
aangegaan om tot de dood met
elkaar samen te leven. Echtscheiding
brengt schade toe aan het
heilsverbond, waarvan het
sacramentele huwelijk het teken
is" (Catechismus, 2384). "Het kan
voorkomen dat een van de
echtgenoten het onschuldig
slachtoffer is van een echtscheiding
die door de burgerlijke wet



uitgesproken werd; in dit geval treft
die persoon geen morele schuld. Er is
een aanzienlijk verschil tussen de
partij die zich eerlijk heeft ingezet
om trouw te blijven aan het
Sacrament van het Huwelijk en die
ten onrechte in de steek werd
gelaten, en de partij die door eigen
ernstige schuld een huwelijk
verbreekt dat kerkelijk geldig
is" (Catechismus, 2386).

"Er bestaan echter situaties waarin
het echtelijk samenleven om
uiteenlopende redenen praktisch
onmogelijk wordt. In zulke gevallen
staat de Kerk een fysieke scheiding
van de echtgenoten en beëindiging
van het echtelijk samenleven toe.
Voor God blijven ze echter elkaars
man en vrouw; het staat hun niet vrij
om een nieuwe verbintenis aan te
gaan. Indien mogelijk is in deze
moeilijke situatie verzoening de
beste oplossing." (Catechismus,1649).
Als na de scheiding "Indien de



burgerlijke echtscheiding als enige
mogelijkheid overblijft om bepaalde
wettige rechten, de zorg voor de
kinderen of de bescherming van het
erfdeel veilig te stellen, kan ze
gedoogd worden, zonder daarom een
morele fout te
betekenen." (Catechismus, 2383).

Als er na een echtscheiding een
nieuwe verbintenis wordt
aangegaan, zelfs als deze door de
burgerlijke wet wordt erkend, "de
hertrouwde persoon bevindt zich
dan in een situatie van publiek en
blijvend overspel." (Catechismus,
2384). Hertrouwde gescheiden
personen kunnen, hoewel ze tot de
Kerk blijven behoren, niet tot de
Eucharistie worden toegelaten,
omdat hun staat en
levensomstandigheden objectief in
tegenspraak zijn met de
onontbindbare liefdesvereniging
tussen Christus en de Kerk; deze
vereniging wordt in de Eucharistie



betekend en verwezenlijkt. [9] "De
verzoening in het sacrament van de
Boete, die de weg opent naar het
sacrament van de Eucharistie, kan
verder alleen verleend worden aan
degenen die er berouw over hebben
dat zij het teken van het verbond en
de trouw van Christus geschonden
hebben en die oprecht bereid zijn
een vorm van leven te leiden die niet
meer in tegenspraak is met de
onontbindbaarheid van het huwelijk.
Dit brengt concreet mee dat de man
en de vrouw ‘de verplichting op zich
nemen in volledige onthouding te
leven, dat wil zeggen zich van de
eigenlijke huwelijksdaad te
onthouden.’” [10]

Deze normen moeten worden
toegepast met mededogen voor de
personen en de reële uitdagingen
waarmee zij worden geconfronteerd.
De Kerk moet vermijden zoveel
voorwaarden aan de goddelijke
barmhartigheid te verbinden dat



deze van haar betekenis wordt
ontdaan. [11] Dit betekent dat men er
rekening mee moet houden dat de
penitent [biechteling], "hoewel trouw
aan het voornemen om niet meer te
zondigen, door ervaringen uit het
verleden en het besef van de huidige
zwakheid angst kan hebben voor een
nieuwe terugval; maar dit doet geen
afbreuk aan de echtheid van het
voornemen, wanneer deze angst
gepaard gaat met de wil, gesteund
door gebed, om datgene te doen wat
mogelijk is om schuld te
vermijden."[12] De penitent kan,
door de specifieke omstandigheden
waarin hij zich bevindt, mogelijk niet
volledig verantwoordelijk zijn voor
zijn eigen daden. De biechtvader
moet met deze factoren rekening
houden bij de beoordeling van wat
de penitent kan doen om schuld te
vermijden. Zo kan de biechtvader tot
de morele zekerheid komen dat de
penitent voldoende berouw heeft om
de absolutie te ontvangen. [13]



In ieder geval moet de persoon, als er
sprake is van een nieuwe terugval,
het sacrament van de biecht
ontvangen alvorens ter communie te
gaan. In feite zijn seksuele
betrekkingen met iemand die niet de
wettige echtgenoot is, door hun
object altijd intrinsiek slecht.
Bovendien, aangezien hun berouw
op zichzelf verborgen is, "terwijl hun
staat als gescheiden en hertrouwde
personen op zich openbaar is, zullen
zij de Eucharistische Communie
alleen kunnen ontvangen remoto
scandalo [zonder aanstoot te
geven]."[14] Ten slotte moeten we
ook in gedachten houden dat het
ontvangen van de Eucharistie niet
bedoeld is als het einddoel van de
weg van bekering, maar eerder als
een kostbare hulp om de
noodzakelijke stappen te blijven
zetten om te leven in een situatie die
niet langer in strijd is met Jezus’
onderricht over het huwelijk.[15]



Verantwoord ouderschap

"Door zijn aard zelf zijn de
huwelijksinstelling en de
huwelijksliefde gericht op de
voortplanting en opvoeding van het
nageslacht en vinden daarin hun
bekroning. Kinderen zijn de
voortreffelijkste gave van het
huwelijk en dragen in hoge mate bij
tot het welzijn van de ouders zelf.
God zelf heeft gezegd: 'Het is niet
goed dat de mens alleen blijft', en
'vanaf het begin heeft [hij] hen
mannelijk en vrouwelijk gemaakt';
omdat Hij hen op een bijzondere
wijze wilde betrekken bij zijn eigen
scheppingswerk, zegende God man
en vrouw met de woorden: 'Wees
vruchtbaar en word talrijk.' Vandaar
dat de ware huwelijksliefde en de
hele structuur van het gezinsleven
die daaruit voortvloeit, zonder
afbreuk te doen aan de andere
doeleinden van het huwelijk, erop
gericht zijn de echtgenoten bereid te



maken om moedig samen te werken
met de liefde van de Schepper en
Verlosser, die door hen zijn gezin van
dag tot dag wil uitbreiden en
verrijken" (Catechismus, 1652).[16]
“Onder de echtgenoten, die aldus de
hun door God toevertrouwde taak
volbrengen, verdienen bijzonder
vermeld te worden degenen, die na
gemeenschappelijk en rijp overleg,
grootmoedig ook een groot aantal
kinderen willen aanvaarden en
waardig willen opvoeden."[17]

Zelfs met een edelmoedige instelling
ten opzichte van het ouderschap,
"[geldt] dat de echtgenoten dikwijls
door bepaalde factoren van het
moderne leven worden belemmerd
bij de harmonische ordening van
hun huwelijksleven, en in een
situatie kunnen verkeren waarin
hun kindertal zich, althans tijdelijk,
niet mag uitbreiden"[18] "Wanneer
de lichamelijke of geestelijke situatie
van de echtgenoten of uiterlijke



omstandigheden dus rechtmatige
redenen geven om de opeenvolgende
geboorten met langduriger
tussenpozen te doen plaatsvinden,
dan is het de echtgenoten volgens de
leer van de Kerk geoorloofd om
rekening te houden met de
natuurlijke perioden die aan de
voortplantingsfuncties inherent zijn,
teneinde slechts in de onvruchtbare
perioden huwelijksomgang te
hebben en de geboorten daardoor zo
te regelen, dat de zedenleer die wij
zojuist hebben uiteengezet geen
geweld wordt aangedaan"[19]

"Volgens Gods plan is het huwelijk de
grondslag voor de ruimere
gemeenschap van het gezin,
aangezien het huwelijk zelf en de
echtelijke liefde zijn gericht op de
voortplanting en op de opvoeding
van de kinderen in wie zij hun
bekroning vinden."[20]



““Aangezien de Schepper van alle
dingen het huwelijk ingesteld heeft
als beginsel en fundament van heel
de menselijke maatschappij”, is het
gezin de "eerste en vitale cel van de
maatschappij" geworden.” [21] Deze
essentiële en vitale publieke rol van
het huwelijk en het gezin vraagt om
verdediging en aanmoediging van de
kant van de overheid.

Binnen de Kerk wordt het gezin de
"huiskerk" genoemd, omdat de
unieke gemeenschap tussen zijn
leden bedoeld is als "een openbaring
en verwerkelijking van de kerkelijke
gemeenschap."[22] "moeten de
ouders door woord en voorbeeld de
eerste geloofsverkondigers zijn voor
hun kinderen, en zij moeten de eigen
roeping van ieder kind bevorderen
en met bijzondere zorg de priester-
of kloosterroeping."[23] "Het is hier
dat de huisvader, de moeder, de
kinderen en alle leden van het gezin
op een bevoorrechte wijze het



priesterschap van de gedoopten
uitoefenen 'door het ontvangen van
de sacramenten, het gebed en de
dankzegging, het getuigenis van een
heilig leven, en door
zelfverloochening en actieve
naastenliefde.' Zo is het gezin de
eerste leerschool van Christelijk
leven en 'een school voor menselijke
verrijking'. Hier leert men
volharding en de vreugde van de
arbeid, broederliefde, grootmoedige
– zelfs herhaalde – vergeving, en
bovenal de goddelijke eredienst in
het gebed en het offer van het eigen
leven" (Catechismus, 1657).

Het Wijdingssacrament

Uit het volk Israël, in Ex. 19, 6
aangeduid als een "koninkrijk van
priesters", werd de stam van Levi
door God uitgekozen voor de dienst
van de "tabernakel van de
getuigenis" (vgl. Num. 1, 50). Op hun
beurt werden uit de Levieten de



priesters van het Oude Verbond
gewijd met de ritus van de zalving
(vgl. Ex. 29, 1-7), waarbij hun een
taak werd toevertrouwd "om hen [de
mensen] te vertegenwoordigen bij
God en om gaven en offers op te
dragen voor de zonden" (Heb. 5, 1).
Als onderdeel van de Mozaïsche wet
is dit priesterschap een inleiding tot
"een nieuwe en betere hoop" (Heb. 7,
19), "een schaduw van de
toekomstige goede dingen", maar op
zichzelf kan dit priesterschap "door
steeds dezelfde offers die men jaar in
jaar uit blijft opdragen, de
deelnemers aan haar cultus
onmogelijk tot volmaaktheid
brengen" (Heb. 10, 1).

Het Levitische priesterschap was in
het Uitverkoren Volk een
voorafbeelding van de volledige
verwezenlijking van het
priesterschap in Jezus Christus,
wiens priesterschap niet gebonden
was aan afstamming, noch aan de



offers van de tempel, noch aan de
Wet, maar alleen aan God zelf (vgl.
Heb. 6, 17-20 en 7, 1vv). Vandaar dat
Hij "door God werd uitgeroepen tot
hogepriester op de wijze van
Melchisedek" (Heb. 5, 10), die "door
een offer ... voor altijd hen die zich
laten heiligen tot volmaaktheid
(heeft) gebracht" (Heb. 10, 14).
Inderdaad, het Vleesgeworden
Woord van God verlost, ter
vervulling van de messiaanse
profetieën, alle mensen door zijn
Dood en Verrijzenis, en geeft zo zijn
eigen leven bij de vervulling van zijn
priesterlijke identiteit. Dit
priesterschap, dat Jezus zelf
presenteert in termen van toewijding
en zending (vgl. Joh. 10, 14), heeft
daarom universele waarde: er is
geen "heilswerk van God buiten de
unieke bemiddeling van
Christus."[24]

Tijdens het Laatste Avondmaal
openbaart Jezus zijn verlangen om



zijn apostelen deelgenoot te maken
van zijn priesterschap, dat
beschreven wordt in termen van
toewijding en zending: "Zoals Gij Mij
in de wereld gezonden hebt, zo zend
Ik hen in de wereld, en omwille van
hen wijd Ik Mij aan U, opdat ook zij
in waarheid aan U toegewijd mogen
zijn." (Joh. 17, 18-19). Deze deelname
wordt werkelijkheid op verschillende
momenten in de loop van Christus'
optreden, die beschouwd kunnen
worden als opeenvolgende stappen
die leiden naar de instelling van de
Wijding: wanneer Christus de
apostelen roept en hen als een
college instelt (vgl. Mar. 3, 13-19),
wanneer Hij hen onderricht en
uitzendt om te prediken (vgl. Luc. 9,
1-6), wanneer Hij hun de macht
verleent om zonden te vergeven (vgl.
Joh. 20, 22-23), wanneer Hij hun de
universele zendingsopdracht
toevertrouwt (vgl. Mat. 28, 18-20); en
op heel bijzondere wijze wanneer Hij
hun opdraagt de Eucharistie te



vieren: "Doe dit tot mijn
gedachtenis" (1 Kor. 11, 24). De
apostelen "werden op de dag van
Pinksteren volledig bevestigd [in hun
zending]."[25]

Niet alleen immers hadden zij
allerlei medehelpers om hen bij te
staan; maar om hun eigen zending
na hun dood te doen voortduren,
hebben zij aan hun naaste
medewerkers bij wijze van testament
de taak overgedragen, het door
henzelf begonnen werk te voltooien
en te bevestigen... zij stelden dus
dergelijke mannen aan met de
opdracht, ervoor te zorgen, dat ook
bij hun dood andere uitstekende
mannen hun ambt zouden
overnemen.... De bisschoppen
hebben dus het dienstwerk voor de
gemeenschap op zich genomen met
als helpers de priesters en de
diakens. Namens God staan zij aan
het hoofd van de kudde, waarvan zij
de herders zijn, en wel als leraars, als



priesters van de gewijde eredienst,
als dienende bestuurders."[26]

In het Nieuwe Testament wordt de
apostolische bediening doorgegeven
door de handoplegging gepaard
gaande met gebed (vgl. Hand. 6, 6; 1
Tim. 4, 14; 5, 22; 2 Tim. 1, 6); dit is de
praktijk die men vindt in de oudste
wijdingsritussen, zoals die zijn
opgetekend in de Traditio Apostolica
en de Statuta Ecclesiae Antiqua. Deze
essentiële kern, die het sacramentele
teken vormt, is in de loop der
eeuwen verrijkt met een aantal
aanvullende riten, die kunnen
verschillen naargelang de diverse
liturgische tradities. "Zo laten de
inleidingsriten in de Latijnse ritus -
de voordracht en uitverkiezing van
de wijdeling, de toespraak van de
bisschop, de ondervraging van de
wijdeling, de litanie van de heiligen -
zien dat de keuze van de kandidaat is
geschied overeenkomstig het gebruik
van de Kerk en bereiden zij de



plechtige handeling van de wijding
voor. Na de wijding volgen
verschillende riten die op
symbolische wijze het voltrokken
mysterie uitdrukken en voltooien: de
bisschop of de priester wordt gezalfd
met het heilig Chrisma, als teken van
de bijzondere zalving van de Heilige
Geest die hun dienstwerk vruchtbaar
maakt; aan de bisschop wordt het
evangelieboek, de ring, de mijter en
de staf overhandigd; het zijn tekens
van zijn apostolische zending om het
woord van God te verkondigen, van
zijn trouw aan de Kerk, bruid van
Christus, en van zijn herderstaak
over de kudde van de Heer; aan de
priester wordt de pateen en de kelk
overhandigd, "de offergave van het
heilig volk" , die hij aan God dient op
te dragen; aan de diaken, die zojuist
de zending heeft ontvangen om het
Evangelie van Christus te
verkondigen, wordt het
evangelieboek
overhandigd." (Catechismus, 1574).



Aard en effecten van de ontvangen
Wijding

Het Wijdingssacrament verleent een
deelname aan het priesterschap van
Christus, op de wijze die is
overgeleverd door de apostolische
opvolging. Het ambtelijk
priesterschap onderscheidt zich van
het algemeen priesterschap van de
gelovigen, dat voortkomt uit het
Doopsel en het Vormsel. Beide "zijn
op elkaar betrokken" en op elkaar
aangewezen; maar "zij verschillen
van elkaar in wezen en niet slechts
in graad."[27] Het is eigen en
specifiek aan het ambtelijk
priesterschap om "een sacramentele
vertegenwoordiging van Jezus
Christus – het Hoofd en de
Herder"[28] te zijn, wat het mogelijk
maakt om het gezag van Christus uit
te oefenen in de pastorale functie
van verkondiging en bestuur, en om
te handelen in persona Christi bij de



uitoefening van de sacramentele
bediening.

De "representatie van Christus het
Hoofd" (repraesentatio Christi
Capitis) blijft altijd bestaan in de
bedienaar, wiens ziel verzegeld is
met het sacramentele merkteken, dat
bij de wijding onuitwisbaar is
ingegrift. Dit merkteken is daarom
het voornaamste gevolg van het
sacrament, en omdat het een
blijvende werkelijkheid is, maakt het
dat de wijding niet herhaald of
weggenomen kan worden, noch voor
een bepaalde tijd kan worden
verleend. "Iemand die geldig gewijd
is, kan weliswaar om zwaarwegende
redenen ontslagen worden van de
verplichtingen en functies die hij bij
de wijding op zich genomen heeft of
het verbod krijgen ze uit te oefenen,
maar hij kan niet meer in de
eigenlijke betekenis van het woord
leek worden" (Catechismus, 1583).



De wijding verleent in elk van haar
graden ook "de genade van de
Heilige Geest die eigen is aan dit
Sacrament” die “de wijdeling
gelijkvormig aan Christus maakt, de
priester, leraar en herder, van wie
hij de bedienaar
wordt." (Catechismus, 1585). Deze rol
als dienaar is zowel een gave als een
opgave, want de wijding wordt
ontvangen met het oog op de dienst
aan Christus en aan de gelovigen, die
in de Kerk zijn Mystiek Lichaam
vormen. Meer specifiek is voor de
bisschop de ontvangen gave "de
Geest van bestuur die Gij aan uw
geliefde Zoon Jezus Christus hebt
gegeven, en die Hij op zijn beurt aan
de heilige apostelen heeft
meegedeeld."[29] Voor de priester
vraagt de Kerk om de gave van de
Geest van God "opdat hij waardig
mag zijn om onberispelijk voor uw
altaar te verschijnen, het evangelie
van uw koninkrijk te verkondigen,
de bediening van uw woord van



waarheid te vervullen, U geestelijke
gaven en offers aan te bieden, uw
volk te vernieuwen door het bad van
de wedergeboorte, zodat zij onze
grote God en Heiland Jezus Christus
tegemoet kunnen treden."[30] In het
geval van diakens geldt dat zij
"gesterkt door de sacramentele
genade, in de "diaconie" van de
liturgie, van het woord en van de
liefde, in gemeenschap met de
bisschop en zijn priesters, ten dienste
staan van het volk Gods."[31]

Graden van het Wijdingssacrament

Het diaconaat, het presbyteraat en
het episcopaat behouden een
intrinsieke relatie met elkaar als
graden van de ene sacramentele
werkelijkheid van de Wijding.

Het episcopaat is "de volheid van het
Sacrament van het priesterschap",
die "in de liturgische praktijk van de
Kerk en door de heilige Vaders het
hogepriesterschap en de bekroning



van het heilig ministerie wordt
genoemd."[32] “De bisschoppen
hebben dus het dienstwerk voor de
gemeenschap op zich genomen met
als helpers de priesters en de
diakens. Namens God staan zij aan
het hoofd van de kudde, waarvan zij
de herders zijn, en wel als leraars, als
priesters van de gewijde eredienst,
als dienende bestuurders."[33] Zij
zijn opvolgers van de apostelen en
leden van het bisschoppencollege,
waarin zij onmiddellijk worden
opgenomen krachtens de wijding.
Binnen dit college onderhouden zij
de hiërarchische gemeenschap met
de Paus, het hoofd van het college, en
met de andere leden. Zij zijn primair
verantwoordelijk voor het gezag in
de Kerk, zowel in de universele Kerk
als bij het leiden van de plaatselijke
Kerken. Zij besturen deze plaatselijke
Kerken als "plaatsbekleders en
afgezanten van Christus" en doen dit
"door hun raadgevingen,
aansporingen en voorbeeld, maar



ook door hun gezag en gewijde
macht."[34] Onder de bisschoppelijke
taken "neemt de prediking van het
Evangelie een bijzondere plaats in.
Want de bisschoppen zijn de
herauten van het geloof, die nieuwe
leerlingen tot Christus brengen, en
zij zijn officiële leraars, met het
gezag van Christus bekleed, die aan
het hun toevertrouwde volk het
geloof verkondigen dat door dit volk
moet worden aanvaard en beleefd."
En "wanneer zij in gemeenschap met
de Paus onderrichten, moeten zij
door allen geëerbiedigd worden als
getuigen van de goddelijke en
katholieke waarheid."[35] Ten slotte
oefenen zij, als beheerders van de
genade van het hogepriesterschap,
gezag uit over de juiste en
vruchtbare praktijk van de
sacramenten: "Zij regelen de
toediening van het Doopsel,
waardoor men deel krijgt aan het
koninklijk priesterschap van
Christus. Zij zijn de eigenlijke



bedienaars van het Vormsel, zij
dienen de heilige Wijdingen toe en
stellen de boetepraktijk vast. Zij
geven met zorg aansporingen en
instructies aan hun volk om het bij
de liturgie en vooral bij het heilig
Misoffer zijn taak met geloof en
eerbied te doen vervullen."[36]

Het priesterschap is door God
ingesteld zodat zijn dienaren "de
heilige wijdingsmacht zouden
bezitten om het Offer op te dragen en
de zonden te vergeven, en die in
naam van Christus officieel het
priesterlijk ambt zouden vervullen
voor de mensen."[37] Aan priesters is
de ambtsbediening toevertrouwd "in
een weliswaar ondergeschikte
graad", zodat zij, “als dragers van het
priesterschap, de medewerkers
zouden zijn van het episcopaat om
een goed vervullen van de door
Christus gegeven apostolische
zending mogelijk te maken."[38] Het
priesterschap "heeft deel aan het



gezag waarmee Christus zijn
Lichaam doet groeien, heiligt en
bestuurt", en door de sacramentele
wijding die zij hebben ontvangen,
zijn priesters "getekend met een
bijzonder merkteken en zodanig aan
Christus-Priester gelijkvormig
gemaakt, dat zij kunnen handelen in
naam van Christus het Hoofd."[39]
Zij "vormen samen met hun bisschop
één college van priesters, belast met
verschillende taken"[40] en voeren
hun zending uit in onmiddellijk
contact met de mensen. Meer
concreet hebben priesters "als eerste
de taak, aan allen het Evangelie van
God te verkondigen, om zo de
opdracht van de Heer: “Gaat uit over
heel de wereld en verkondigt het
Evangelie aan heel de schepping” uit
te voeren.'"[41] Hun functie vindt
haar middelpunt "bij de
eucharistische eredienst, waarbij zij
de persoon van Christus
vertegenwoordigen, zijn mysterie
verkondigen, de gebeden van de



gelovigen verenigen met het offer
van hun Hoofd, en het enige offer
van het nieuwe verbond, namelijk
dat van Christus, die zichzelf als een
onbevlekte offerande éénmaal heeft
geofferd aan de Vader."[42] Deze rol
is verbonden met de "bediening van
verlichting en verzoening", die zij
uitoefenen "voor de zieken en de
boetvaardige onder de gelovigen".
Als ware herders, "die binnen de
grenzen van hun gezag de functie
van Christus als Herder en Hoofd
uitoefenen, brengen zij Gods volk
bijeen als een eensgezinde
broederschap, en leiden zij hen in de
Geest, door Christus, naar God de
Vader."[43]

Diakens vormen de laagste graad van
de hiërarchie. Zij krijgen de handen
opgelegd "niet voor het
priesterschap, maar voor een
dienende functie", die zij uitoefenen
als een representatie van Christus de
Dienaar (repraesentatio Christi Servi).



Het diaconaat is verantwoordelijk
om "plechtig het doopsel toe te
dienen, bewaarder en uitreiker van
de Eucharistie te zijn, in naam van de
Kerk huwelijken te assisteren en in te
zegenen, het Viaticum naar de
stervenden te brengen, de Heilige
Schrift voor te lezen aan de
gelovigen, het volk te onderrichten
en aan te sporen, de eredienst en het
gebed van de gelovigen voor te
zitten, sacramentaliën toe te dienen,
en voor te gaan in uitvaart- en
begrafenisplechtigheden."[44]

Bedienaar en ontvanger van dit
sacrament

De toediening van de
Wijdingssacrament in haar drie
graden is uitsluitend voorbehouden
aan de bisschop: in het Nieuwe
Testament dienen alleen de
apostelen deze toe, en "Aangezien het
Wijdingssacrament het sacrament
van het apostolisch ambt is, komt het



de bisschoppen toe, als opvolgers van
de apostelen, de "geestelijke gave",
het "apostolische zaad" over te
dragen. De bisschoppen die geldig
gewijd zijn, dit wil zeggen die zich in
de lijn van de apostolische opvolging
bevinden, dienen op geldige wijze de
drie graden van het
Wijdingssacrament
toe" (Catechismus, 1576). De drie
graden zijn door de eeuwen heen in
het gewijde ambt bewaard gebleven.

Voor de geoorloofdheid van de
bisschopswijding is in de Latijnse
Kerk een uitdrukkelijk mandaat van
de Romeinse Opperherder vereist
(vgl. Wetboek van Canoniek Recht,
1013); in de Oosterse Kerken is dit
mandaat voorbehouden aan de
Romeinse Opperherder, de Patriarch
of de Metropoliet, en is de wijding
altijd ongeoorloofd bij afwezigheid
van een wettig mandaat (vgl. 
Wetboek van Canones van de Oosterse
Kerken, 745). In het geval van



priester- en diakenwijdingen is
vereist dat de wijdende bisschop de
eigen bisschop van de kandidaat is,
of de dimissoriale brieven heeft
ontvangen van de bevoegde overheid
(vgl. Wetboek van Canoniek Recht,
1015-1016); als de wijding plaatsvindt
buiten het eigen rechtsgebied van de
wijdeling, is de toestemming van de
diocesane bisschop noodzakelijk (vgl.
Wetboek van Canoniek Recht, 1017).

Voor de geldigheid van de wijding, in
haar drie graden, is het noodzakelijk
dat de kandidaat mannelijk en
gedoopt is. Christus koos immers
alleen mannen als apostelen, hoewel
er onder degenen die Hem volgden
ook vrouwen waren, die bij
verschillende gelegenheden een
grotere trouw toonden. Deze
handelwijze van de Heer is
normatief voor het hele leven van de
Kerk en kan niet als tijdsgebonden
worden beschouwd, aangezien de
apostelen zich reeds door deze



praktijk gebonden voelden en alleen
mannen de handen oplegden. Dit
was het geval, zelfs toen de Kerk zich
verspreidde in streken waar de
aanwezigheid van vrouwen in het
ambt geen bevreemding zou hebben
gewekt. De Kerkvaders hebben deze
norm trouw gevolgd, in het besef dat
het een bindende traditie betrof, die
op passende wijze in synodale
decreten werd weerspiegeld. De Kerk
"beschouwt zich daarom niet
bevoegd om vrouwen tot de
priesterwijding toe te laten."[45]

Een wettige en volledig vruchtbare
wijding vereist van de kant van de
kandidaat ook de bovennatuurlijke
werkelijkheid van een roeping, die
bevestigd wordt door de uitnodiging
van de bevoegde overheid (de
"roeping door de hiërarchie"). In de
Latijnse Kerk geldt de wet van het
kerkelijk celibaat voor alle drie de
graden; het "wordt niet geëist door
de aard van het priesterschap



zelf,"[46] maar "heeft een veelzijdige
gepastheid voor het priesterschap",
want door deze gave nemen
geestelijken deel aan de celibataire
levenswijze die Christus aannam om
zijn zending te volbrengen; "blijven
zij gemakkelijk met een onverdeeld
hart aan Hem gebonden, zij wijden
zich in Hem en door Hem vrijer aan
de dienst van God en de mensen."
Door de volledige toewijding van hun
leven aan de hun toevertrouwde
zending, "wijzen zij op dat
geheimnisvolle huwelijk van de Kerk
met haar enige Bruidegom Christus,
dat door God in het leven is geroepen
en eens ten volle geopenbaard zal
worden. Bovendien worden zij een
levend teken van de toekomstige
wereld, die reeds aanwezig is door
het geloof en de liefde en waarin zij,
die verrezen zijn, niet huwen en niet
ten huwelijk worden gegeven."[47]
Permanente diakens, evenals diakens
en priesters van de Oosterse Kerken,
zijn niet verplicht tot het celibaat.



Ten slotte zijn er, om gewijd te
worden, bepaalde innerlijke en
uiterlijke gesteldheden nodig, de
vereiste leeftijd en kennis, het
vervullen van de vereisten voor de
wijding en de afwezigheid van
beletselen en irregulariteiten (vgl. 
Wetboek van Canoniek Recht,
1029-1042; Wetboek van Canones van
de Oosterse Kerken, 758-762). Voor
kandidaten voor de bisschopswijding
gelden bijzondere voorwaarden om
hun geschiktheid te waarborgen (vgl.
Wetboek van Canoniek Recht, 378).

Basisbibliografie

Catechismus van de Katholieke Kerk,
1533-1600, 1601-1666, 2331-2400.

De heilige Jozefmaria, Gesprekken
met Mgr. Escrivá, 87-112.



De heilige Jozefmaria, Preek Het
huwelijk, een christelijke roeping, in
Christus komt langs, 22-30.

De heilige Jozefmaria, Preek Priester
voor eeuwig, De liefde tot de Kerk,
34-50.

[1] De heilige Paulus VI, Humanae
Vitae, 25 juli 1968, 8.

[2] De heilige Johannes Paulus II,
Algemene audiëntie, 6 oktober 1982,
7.

[3] De heilige Johannes Paulus II, 
Familiaris Consortio, 22 november
1981, 11.

[4] Paus Franciscus, Amoris laetitia,
19 maart 2016, 40.

[5] Vgl. Tweede Vaticaans Concilie, 
Gaudium et Spes, 48.



[6] Paus Franciscus, Amoris Laetitia,
63.

[7] Tweede Vaticaans Concilie, 
Gaudium et Spes, 48. “In de opdracht
het menselijk leven door te geven en
hun kinderen op te voeden, hetgeen
als de eigen zending van de
echtgenoten moet worden
beschouwd, weten zij zich
medewerkers van de liefde van God,
de Schepper, en als het ware zijn
tolken.... Dan zullen de Christelijke
echtgenoten, wanneer zij,
vertrouwend op Gods Voorzienigheid
en in een geest van offerbereidheid
hun taak van voortplanting met
edelmoedige, menselijke en
Christelijke verantwoordelijkheid
vervullen.” (Tweede Vaticaans
Concilie, Gaudium et Spes, 50).

[8] Het citaat in de Catechismus is
afkomstig uit Vaticanum II, Gaudium
et Spes, 49.



[9] Vgl. Paus Benedictus XVI, 
Sacramentum Caritatis, 22 februari
2007, 29; Congregatie voor de
Geloofsleer, Brief over de Ontvangst
van de Eucharistische Communie
door Gescheiden en Hertrouwde
Gelovigen, 14 september 1994; 
Catechismus, 1650.

[10] Johannes Paulus II, Familiaris
Consortio, 84. Citaat uit Johannes
Paulus II, Preek bij de afsluiting van
de Zesde Bisschoppensynode, 25
oktober 1980, 7.

[11] Vgl. Paus Franciscus, Amoris
laetitia, 307-312.

[12] Johannes Paulus II, Brief aan
kardinaal William W. Baum en
deelnemers aan het Jaarlijkse
Seminar over Intern Recht,
georganiseerd door de Apostolische
Penitentiaire, 22 maart 1996; vgl.
Paus Franciscus, Amoris laetitia, 311.

[13] Vgl. ibid., 303-305.



[14] Pauselijke Raad voor
Wetsteksten, Over de Toelating tot de
Heilige Communie van Hertrouwde
Gescheiden Personen, 24 juni 2000, 2.

[15] Cf. Paus Franciscus, Amoris
laetitia, 307-308.

[16] De Catechismus citeert het
Tweede Vaticaans Concilie, Gaudium
et Spes, 48 en 50.

[17] Gaudium et Spes., 50.

[18] Ibid., 51.

[19] Paulus VI, Humanae Vitae, 16.

[20] Johannes Paulus II, Familiaris
Consortio, 14. “Het gezin is de
natuurlijke en fundamentele
groepseenheid van de maatschappij
en heeft recht op bescherming door
de maatschappij en de
Staat” (Verenigde Naties, Universele
Verklaring van de Rechten van de
Mens, 10 december 1948, art. 16).



[21] Ibid., 42; het citaat verwijst naar
het Tweede Vaticaans Concilie,
Decreet Apostolicam Actuositatem,
11. Vgl. Pauselijke Raad voor het
Gezin, “Gezin, huwelijk en de facto
samenlevingsvormen”, Vaticaanstad
2000; Congregatie voor de
Geloofsleer, Overwegingen over
voorstellen voor de wettelijke
erkenning van samenlevingsvormen
tussen homoseksuele personen,
Vaticaanstad 2003.

[22] Johannes Paulus II, Familiaris
Consortio, 21.

[23] Tweede Vaticaans Concilie, 
Lumen Gentium, 11.

[24] Congregatie voor de
Geloofsleer,Verklaring Dominus Iesus,
6 augustus 2000, 14.

[25] Tweede Vaticaans Concilie, 
Lumen Gentium, 19.

[26] Ibid., 20.



[27] Tweede Vaticaans Concilie, 
Lumen Gentium, 10.

[28] Johannes Paulus II, Pastores
Dabo Vobis, 15 maart 1992, 15.

[29] Romeins Pontificaal,
Bisschopswijding, Wijdingsgebed.

[30] Byzantijnse ritus, Gebed van
priesterwijding.

[31] Tweede Vaticaans Concilie, 
Lumen Gentium, 29.

[32] Ibid., 21.

[33] Ibid., 20.

[34] Ibid., 27.

[35] Ibid., 25.

[36] Ibid., 26.

[37] Tweede Vaticaans Concilie, 
Presbyterorum Ordinis, 2.

[38] Ibid.



[39] Ibid.

[40] Tweede Vaticaans Concilie, 
Lumen Gentium, 28.

[41] Tweede Vaticaans Concilie, 
Presbyterorum Ordinis, 4.

[42] Tweede Vaticaans Concilie, 
Lumen Gentium, 28.

[43] Ibid.

[44] Ibid., 29.

[45] Congregatie voor de Geloofsleer,
Verklaring Inter Insigniores over de
kwestie van de toelating van
vrouwen tot het priesterambt, 15
oktober 1976, 100; geciteerd door
Johannes Paulus II in Ordinatio
Sacerdotalis, 22 mei 1994, 2.

[46] Tweede Vaticaans Concilie, 
Presbyterorum Ordinis, 16.

[47] Ibid.



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/

article/thema-24-het-huwelijk-en-het-
wijdingssacrament/ (10-2-2026)

https://opusdei.org/nl/article/thema-24-het-huwelijk-en-het-wijdingssacrament/
https://opusdei.org/nl/article/thema-24-het-huwelijk-en-het-wijdingssacrament/
https://opusdei.org/nl/article/thema-24-het-huwelijk-en-het-wijdingssacrament/

	Thema 24: Het Huwelijk en het Wijdingssacrament

