opusdei.org

Thema 18: De Sociale
Leer van de Kerk

Het goede nieuws van de
Verlossing vereist dat de Kerk
aanwezig is in de wereld. Het
evangelie is een verkondiging
van de omvorming van de
wereld naar Gods plan. De
sociale leer van de Kerk maakt
deel uit van de sociale
moraaltheologie, die voortkomt
uit een christelijke opvatting
van de mens en het politieke
leven. De sociale moraal van de
Kerk leert dat geestelijke en
morele goederen belangrijker
zijn dan materiéle goederen.



18-10-2025

1. Oorsprong van de Sociale Leer
van de Kerk

Christus, die onze Redder is, “wil dat
alle mensen gered worden en tot de
kennis van de waarheid komen” (1
Tim 2,4). De Kerk zet Christus’
verkondiging van het evangelie in de
wereld voort, het goede nieuws van
de verlossing. “De Kerk, die deelt in de
vreugde en de hoop van de mensen, in
hun angsten en verdriet, is solidair
met elke man en vrouwop elke plaats
en in elke tijd, om hun het goede
nieuws van het koninkrijk van God
te brengen, dat met Jezus Christus is
gekomen en onder hen aanwezig
blijft.” [1]

Het goede nieuws van de verlossing
vraagt om de aanwezigheid van de
Kerk in de wereld. De Kerk biedt de



sacramenten, de prediking van het
Woord van God en een rijke leer die
verwijst naar maatschappelijke
realiteiten vanwege hun
antropologische en ethische
repercussies. “De manier waarop
mensen samenleven in de
maatschappij, bepaalt dikwijls de
kwaliteit van leven en daarom ook
de condities waarin elke man en
vrouw zichzelf begrijpt en
beslissingen neemt omtrent zichzelf
en hun roeping. Om die reden staat
de Kerk niet onverschillig tegenover
wat wordt beslist, tot stand komt of
ervaren in de maatschappij. Ze let op
de morele kwaliteit — dus de
authentieke menselijke en
humaniserende aspecten — van het
sociale leven.” [2]

De verkondiging van de verlossing
die Christus brengt, leidt niet tot
onthechting van de wereld en de
maatschappij, alsof we om
authentiek christen te zijn het



algemeen welzijn opzij moeten
zetten. “De liefde is niet iets
abstracts. Ze is een echte en
onbeperkte overgave in de dienst
aan God en aan alle mensen. (...) De
liefde vereist het in praktijk brengen
van rechtvaardigheid,
gemeenschapszin,
verantwoordelijkheid voor gezin en
maatschappij, onthechting, vreugde,
kuisheid, vriendschap

enzovoort.” (H. Jozefmaria,
Gesprekken, 62).

Het evangelie is inderdaad een
verkondiging van de omvorming van
de wereld naar Gods plan. Daarom
zijn politiek, economie, werk en
cultuur geen onverschillige
dimensies voor het christelijk geloof,
omdat ze een belangrijke invloed
hebben op het leven van de
gelovigen van de Kerk. Zo kan een
economische organisatie die geen tijd
vrijmaakt voor de zorg voor
kinderen of die niet voorziet in de



nodige financiéle middelen om een
gezin te onderhouden, een ernstige
belemmering vormen voor de
ontwikkeling van de eigen roeping in
het huwelijk. Als de herders van de
Kerk over deze kwesties spreken, is
dat niet omdat ze technische
oplossingen willen voorstellen, maar
omdat ze bezorgd zijn over de impact
die ze hebben op het leven van de
gelovigen.

Het is de moeite waard om te
onthouden dat “de eigen zending, die
Christus aan zijn Kerk heeft gegeven,
niet van politieke, economische of
sociale aard is; want het doel, dat Hij
haar gesteld heeft, is van religieuze
aard. Maar juist deze godsdienstige
zending schenkt haar een taak, een
licht en een kracht die hun diensten
kunnen bewijzen bij de opbouw en
de consolidatie van de menselijke
gemeenschap volgens de goddelijke
wet.” [3]



De sociale leer van de Kerk maakt
deel uit van de sociale
moraaltheologie, die voortkomt uit
een christelijke opvatting van de
mens en het politieke leven. De
principes, beoordelingscriteria en
richtlijnen van de sociale leer zijn
erg breed en laten een groot
pluralisme toe: er zijn geen
eenduidige oplossingen voor
economische of politieke dilemma’s.
De leer van de Kerk stelt ook geen
sociale oplossingen voor door
persoonlijke ethische dilemma’s te
overwegen.

De sociale moraal van de Kerk heeft
altijd bestaan, omdat de Kerk altijd
geinteresseerd is geweest in de
maatschappij waarin zij leeft: “Door
middel van haar sociale leer vervult
de Kerk haar taak van verkondiging
die de Heer aan haar heeft
toevertrouwd. Ze brengt de boodschap
van Christus van vrijheid en
verlossing, het Evangelie van het



koninkrijk, aanwezig in de menselijke
geschiedenis. In de verkondiging van
het Evangelie “getuigt de Kerk, in
Christus’ naam, tegenover de mens
van zijn eigen waardigheid en van
zijn geroepen-zijn tot een
gemeenschap van personen; ze houdt
hem de eisen voor van
rechtvaardigheid en vrede, die
overeenstemmen met de goddelijke
wijsheid.””[4] In de eerste eeuwen
kwam deze belangstelling enerzijds
tot uiting in het aanmoedigen van
goede werken, in het bijzonder
werken van barmhartigheid, en
anderzijds in het aan de kaak stellen
van onrechtvaardigheden, in het
bijzonder onrechtvaardigheden
waarvan de oplossing niet in handen
lag van degenen die eronder leden.

2. Beginselen van de Sociale Leer
van de Kerk

In het algemeen leert de sociale
moraal van de Kerk het primaat van



de geestelijke en morele goederen
boven materiéle goederen. De Kerk
houdt zich bezig met het algehele
welzijn van de mensheid, wat ook
materieel welzijn inhoudt, maar haar
missie is geestelijk. Daarom houdt
het leergezag zich niet bezig met de
instrumenten, die meestal politiek of
economisch zijn, om de samenleving
te organiseren, maar met de
bevordering van een sociale moraal
die in overeenstemming is met het
evangelie. Het is aan gewone
christenen om in hun werk en positie
in de samenleving manieren te
zoeken om dit algemeen welzijn te
bereiken. Maar het leergezag reikt de
gelovigen principes van handelen
aan en laat de technische keuze van
de middelen meestal over aan de
verantwoordelijkheid van degenen
die de verschillende gebieden van
maatschappelijk werk leiden. De
geloofsverkondiging van het



Leergezag met betrekking tot sociale
kwesties doorloopt verschillende
stadia. Ten eerste beperkt de sociale
leer van de Kerk zich niet tot het
bieden van een begrip van sociale
werkelijkheden: cultuur, politiek,
economie, onderwijs, enz. Het leidt
er ook toe dat ze gevormd worden in
overeenstemming met de waarheid
van God en van zijn schepping,
waarvoor de mens zorg draagt en
waarin hij een centrale rol vervult.

Ten tweede hebben deze
theoretische leringen en hun
praktische gevolgen geleid tot morele
principes die van blijvende waarde
zijn voor het fundament van de
samenleving: “De principes van de
sociale leer vormen in hun geheel de
eerste uitdrukking van de waarheid
omtrent de maatschappij, waardoor
elk geweten wordt uitgedaagd en
uitgenodigd om, in vrijheid en in
volledige medeverantwoordelijkheid
met alle mensen en ten opzichte van



alle mensen zonder onderscheid, om
te gaan met elk ander geweten.”[5]
Deze principes zijn de waardigheid
van de persoon, het algemeen
welzijn, solidariteit en subsidiariteit.

a) Waardigheid van de persoon

Het principe dat verwijst naar de
waardigheid van de persoon staat
centraal in de sociale leer van de
Kerk. Het betekent weten en
respecteren dat de persoon openstaat
voor God, omdat hij met zijn
verstand en wil over een vrijheid
beschikt die hem boven alle andere
schepselen plaatst. Aan de andere
kant mag de menselijke persoon niet
worden gebruikt als middel om
sociale doelen te bereiken,
bijvoorbeeld door misbruik te maken
van werknemers of burgers te
misleiden. Bovendien benadrukt het
dat elk persoon uniek en
onherhaalbaar is, zodat het niet
mogelijk is om bepaalde personen of



hun fundamentele rechten te
schenden om sociale doelen na te
streven, hoe dringend deze ook
lijken. Dit principe wordt verder
ontwikkeld in de andere drie
principes, die het in zekere zin
specificeren.

b) Het algemeen welzijn

Het algemeen welzijn is “het geheel
van voorwaarden van sociaal leven,
die zowel de groepen als de individuen
in staat stellen, hun eigen
vervolmaking vollediger en
gemakkelijker te verwezenlijken.”[6]
Het algemeen welzijn bestaat niet uit
een verzameling materiéle goederen
die onder de leden van de
samenleving worden verdeeld, maar
uit de voorwaarden die persoonlijke
ontplooiing mogelijk maken en die
niemand zich exclusief kan toe-
eigenen — voorwaarden die door
gezamenlijke inspanning tot stand
komen en waarvan iedereen



profiteert. Er kunnen verschillende
beelden worden gebruikt om het
algemeen belang beter te begrijpen,
maar vaak wordt het gezien als een
groot orkest. In een orkest draagt de
perfectie van elke muzikant bij aan
de kwaliteit van de muziek die door
het hele orkest wordt geproduceerd,
maar tegelijkertijd leidt de
professionele aard van het orkest
ertoe dat elke muzikant het beste van
zichzelf moet geven. Het algemeen
welzijn betreft het totaal van sociale
voorwaarden, waardoor zowel
groepen als individuen hun eigen
volmaaktheid vollediger en sneller
kunnen bereiken. De Catechismus
van de Katholieke Kerk (1907-1909)
leert dat het algemeen welzijn drie
essentiéle elementen omvat: respect
voor de fundamentele rechten van
de mens (leven, vrijheid, privé-
eigendom, enz.), sociaal welzijn en
ontwikkelingsmogelijkheden
(toegang tot voedsel, kleding,
gezondheid, werk, onderwijs en



cultuur, enz.) en vrede, die het
resultaat is van een rechtvaardige
sociale orde. Paus Benedictus XVI
definieert het als volgt. “Naast het
individuele welzijn is er het welzijn
dat verbonden is met de mensen in
de samenleving: het algemeen
welzijn. Dat is het welzijn van “wij
allemaal”, opgebouwd uit
individuen, gezinnen en kleinere
groepen, die zich verenigen tot een
sociale gemeenschap. Het is geen
welzijn dat voor zichzelf wordt
gezocht, maar voor de mensen die
behoren tot de sociale gemeenschap
en alleen daarin werkelijk en
effectief hun welzijn kunnen vinden.
Het algemeen welzijn wensen en zich
daarvoor inzettenis een vereiste van
gerechtigheid en liefde” (Caritas in
Veritate, 7).

Hoewel het algemeen welzijn niet
direct verwijst naar materiéle zaken,
leert de Kerk ook dat de goederen
van de aarde door God geschapen



zijn ten bate van iedereen. “Hier kom
ik weer terug op het eerste beginsel
van de hele sociaal-ethische orde, het
beginsel van het gemeenschappelijk
gebruik van de goederen.”[7] De
universele bestemming van
goederen wordt het meest effectief
bereikt wanneer privé-eigendom
wordt gerespecteerd, want wat van
iedereen is, is van niemand en wordt
uiteindelijk verwaarloosd. Als
iemand geen eigen bezit kan bezitten
verliest hij bovendien de interesse in
zijn activiteit en geeft hij uiteindelijk
zijn werk op, waardoor veel vormen
van armoede ontstaan. Privé-
eigendom is in elk geval geen
absoluut beginsel, omdat het
gebruikt moet worden met de
verantwoordelijkheid die we
allemaal hebben voor het welzijn
van anderen (solidariteit) en omdat
het algemeen welzijn in sommige
uitzonderlijke gevallen kan vereisen
dat het gebruik van het eigen bezit
wordt toegestaan aan mensen in



nood: een humanitaire crisis, een
oorlog, enz. En in deze gevallen
kunnen de armen en meest
kwetsbaren niet wachten. Maar
buiten zulke uitzonderlijke
omstandigheden is respect voor
privébezit de meest effectieve en
humane manier om de universele
bestemming van goederen te
bereiken.

c) Subsidiariteit

In de definitie van het
subsidiariteitsbeginsel benadrukt de
Kerk dat “een maatschappelijke
organisatie op een hoger bestuurlijk
of institutioneel niveau zich niet
moet mengen in het leven binnen
een maatschappelijk organisatie op
lager niveau en dit niet van haar
autonomie mag beroven. Het moet
dit veeleer steunen in geval van
noodzaak en helpen om zijn actie te
coordineren met die van de andere



maatschappelijke verbanden met het
00g op het algemeen welzijn.”[8]

Het subsidiariteitsbeginsel vereist
dat de christelijke gelovigen hun
rechten uitoefenen en hun plichten
nakomen, zodat sociale instellingen
hun beoogde rol kunnen vervullen.
Dit krijgt onder andere gestalte in de
noodzaak voor de gelovigen van de
Kerk om deel te nemen aan het
openbare leven. Want zonder een
dergelijke deelname zou het erg
moeilijk zijn om de menselijke en
vaak christelijke redenen duidelijk te
maken waarom sociale instellingen
werden gecreéerd, tenminste in het
Westen.

d) Solidariteit

Solidariteit is een term die verwijst
naar een concept uit het Romeinse
recht. Als een groep mensen die geen
familie waren een onderneming
wilden beginnen, konden ze een
contract “in solidum” opstellen. Door



deze rechtsfiguur was elk van de
contracterende partijen verplicht
om, in geval van nood, de totale
schuld van de hele groep te betalen.
De wet garandeerde dus dat wie het
geld uitleende, het kon
terugvorderen van een specifieke
persoon of familie. Solidariteit
verwijst naar deze manier van het
begrijpen van de eigen
verantwoordelijkheid voor de hele
groep, nu gezien als de
burgermaatschappij. Daarom wordt
het gedefinieerd als “het vaste of
volhardende besluit om zich in te
zetten voor het algemeen welzijn,
ofwel voor het welzijn van allen en
van ieder, omdat wij werkelijk allen
verantwoordelijk zijn voor allen.”[9]
Dankzij het geloof heeft de christen
een hogere motivatie om solidair te
leven, omdat hij of zij weet dat we
allemaal kinderen van dezelfde
Vader zijn en probeert het voorbeeld
van Christus’ medelijden voor alle
mensen te volgen.



Een belangrijke uiting van
solidariteit is het volbrengen van je
taken en het nakomen van je
verplichtingen. Wat betreft
solidariteit is de primaire taak van
een ondernemer bijvoorbeeld het
creéren van banen waar mensen
eerlijk en verantwoord hun brood
mee kunnen verdienen en hun gezin
kunnen onderhouden. Daarnaast
kunnen mensen die, net als
ondernemers, meer talenten hebben
om bij te dragen aan het algemeen
welzijn, zich toeleggen op projecten
van hulpverlening. Maar het is
belangrijk om te onthouden dat
solidariteit niet alleen
“welvaartsondersteuning” is. Het
moet veeleer streven naar
authentieke menselijke ontwikkeling,
die vooral plaatsvindt wanneer ieder
mens zijn of haar talenten ten
dienste van anderen mag stellen.
Daarom leert de Kerk dat “het
ondernemerschap inderdaad een
edele roeping is, gericht op het



produceren van welvaart en op het
verbeteren van de wereld voor
iedereen.”[10]

Solidariteit is niet hetzelfde als
rechtvaardigheid. Rechtvaardigheid
roept op tot het respecteren en geven
aan anderen van wat “van hen” is,
terwijl solidariteit leidt tot het geven
aan anderen van wat van ons is,
gedreven door het belang dat we
hebben bij het welzijn van anderen,
dat net zo belangrijk is als dat van
onszelf. “De liefde overstijgt de
gerechtigheid, want liethebben is
geven, de ander geven van datgene
wat “van mij” is; maar het ontbreekt
de liefde nooit aan gerechtigheid, die
mij ertoe brengt de ander te geven
wat “van hem” is, wat hem op grond
van zijn bestaan en zijn werken
toekomt” (Caritas in Veritate, 6).

3. Manieren om invloed uit te
oefenen in de samenleving



De eerste manier om, vanuit de
beginselen van de sociale leer van de
Kerk, invloed uit te oefenen op de
maatschappij, is door deze leer te
verspreiden.

Voor een thematische studie is het
Compendium van de Sociale Leer
van de Kerk van bijzonder belang.
“Aan de leken die hun werk doen te
midden van structuren en de
veranderingen, die behoren bij het
leven in de wereld, komt op
specifieke wijze de onmiddellijke en
rechtstreekse taak toe de tijdelijke
realiteiten in het licht van de door
het leergezag gegeven dogmatische
principes te ordenen. Daarbij moeten
ze echter wel bij de concrete
beslissingen waarvoor ze in hun
gezinssituatie en in het
maatschappelijke, politieke en
culturele leven geplaatst worden,
met de nodige persoonlijke
autonomie handelen” (H. Jozefmaria,
Gesprekken, 11).



Een tweede aspect is het
benadrukken van de manieren
waarop deze leringen in de praktijk
kunnen worden toegepast.
Ondernemers spelen een sleutelrol in
het concreet maken van de sociale
leer van de Kerk binnen het dagelijks
maatschappelijk leven. Het creéren
van banen met een rechtvaardig en
passend salaris is bijvoorbeeld een
van de grootste sociale goederen die
kunnen worden gegenereerd. In elk
geval zijn goed uitgevoerd werk en
het leveren van kwaliteitsgoederen
en -diensten al een zeer effectieve
manier om bij te dragen aan het
algemeen welzijn van de
maatschappij. “Werk, ieder werk,
getuigt van de waardigheid van de
mens en van zijn heerschappij over
de schepping. Dat terrein biedt
gelegenheid onze persoonlijkheid te
ontwikkelen. Het werk schept een
band met andere mensen, het is een
inkomstenbron voor het gezin, het is
een middel om bij te dragen aan de



verbetering van de maatschappij
waarin we leven en aan de
vooruitgang van de hele
mensheid” (H. Jozefmaria, Christus
komt langs, 47).

Een derde manier om de
maatschappij te beinvloeden is op
een meer uitgesproken professionele
of academische manier. Vaak zal het
nodig zijn om nieuwe problemen aan
te pakken die zich in het verleden
niet hebben voorgedaan. Gelovigen
die deskundig zijn op diverse
maatschappelijke domeinen — zoals
economie, politiek, media en
onderwijs — worden geroepen om
oplossingen te zoeken die in
overeenstemming zijn met de sociale
leer van de Kerk. De documenten die
deel uitmaken van het sociale
leergezag zijn veelomvattend en
bieden ruimte voor een groot
pluralisme, niet alleen wat betreft
opvattingen, maar ook wat betreft
technische uitwerkingen om het pad



van ontwikkeling in te slaan. Het
respect dat we hebben voor
verschillende meningen sluit niet uit
dat we mensen uitnodigen om te
overwegen “meer voor anderen te
doen”, zonder hun eigen baan of
verantwoordelijkheden als
voorwendsel te gebruiken om zich
aan deze uitdaging te onttrekken.

Basishibliografie

Pauselijke Raad voor
Rechtvaardigheid en Vrede,
Compendium van de Sociale Leer van
de Kerk.

[1] Compendium van de Sociale Leer
van de Kerk, 60.

[2] Ibid, 62.



[3] Tweede Vaticaans Concilie,
Gaudium et Spes, 42.

[4] Compendium van de Sociale Leer,
63.

[5] Compendium van de Sociale Leer,
163.

[6] Tweede Vaticaans Concilie,
Gaudium et Spes, 26.

[7] Johannes Paulus II, Laborem
Excercens, 19;

[8] Johannes Paulus II, Centessimus
Annus, 48; vgl. Pius XI, Quadragesimo
Anno, 80.

[9] Johannes Paulus II, Sollicitudo Rei
Socialis, 38.

[10] Paus Franciscus, Fratelli Tutti,
123.

Sergio Sanchez-Migallon




pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/
article/thema-18-de-sociale-leer-van-de-
kerk/ (9-2-2026)


https://opusdei.org/nl/article/thema-18-de-sociale-leer-van-de-kerk/
https://opusdei.org/nl/article/thema-18-de-sociale-leer-van-de-kerk/
https://opusdei.org/nl/article/thema-18-de-sociale-leer-van-de-kerk/

	Thema 18: De Sociale Leer van de Kerk

