opusdei.org

Thema 17: De Kerk
en de wereld

De Kerk is tegelijk menselijk als
goddelijk. Zij leeft en handelt in
de wereld, maar haar doel en
kracht liggen niet hier op aarde,
maar in de hemel. De Kerk
zoekt alleen het heil van de
mensheid, maar ze houdt zich
ook bezorgd over tijdelijke
zaken. Elke christelijke gelovige
neemt deel aan de zending van
de Kerk overeenkomstig zijn of
haar levensstaat en roeping en
de ontvangen gaven.



17-10-2025

De Kerk staat voor de wereld als de
gemeenschap van Jezus’ leerlingen.
Wij geloven dat Christus de
vleesgeworden Zoon van God is, het
menselijke gezicht van God, die
samen met de Heilige Geest blijft
handelen in de zending van de Kerk,
volgens het goddelijke heilsplan.

De Kerk “is van oorsprong een
goddelijke gemeenschap en
bovennatuurlijk in haar doel en in de
middelen die rechtstreeks voor dit
doel zijn bestemd. Maar voor zover
zij uit mensen bestaat, is zij een
menselijke gemeenschap (Leo XIII,
Satis cognitum). Zij leeft en handelt
in de wereld, maar zijn doel en
kracht zijn niet hier, maar in de
hemel.”[i]



Alle geschapen wezens dragen de
afdruk van God, vooral de mensen,
die geschapen zijn naar Zijn beeld en
gelijkenis. Bovendien zien we in het
Oude Testament dat God een orde
van realiteiten heeft ingesteld die wij
“heilig” noemen, door middel van
tekens die ofwel bepaalde personen
(gewijde dienaren) of materiéle
realiteiten (de tempel en andere
voorwerpen die voor algemeen
gebruik apart zijn gezet voor de
dienst van God) kunnen zijn. Naast
deze “heilige realiteiten”, die gewijd
zijn aan goddelijke aanbidding, is er
de sfeer van geschapen realiteiten
(inclusief werk, het gezin, cultuur en
sociale, economische en politieke
relaties, enz.) die we “profaan” of
“wereldlijk” noemen. Maar het is niet
zo dat alleen het heilige gerelateerd
is aan God en het profane vreemd is
aan God.

Met de menswording van de Zoon
van God kunnen profane taken



worden uitgevoerd in
verbondenheid met Hem, door de
werking van de Heilige Geest, door
geloof en de sacramenten. En zo
kunnen al deze werkelijkheden ook,
zonder dat ze uit hun gewone
gebruik gehaald hoeven te worden,
een middel worden om de verlossing
te ondersteunen en een middel tot
heiliging zijn. We kunnen dit
“christelijke seculariteit” noemen
(van saeculum: eeuw of wereld).
Christenen houden bovenal van de
wereld, omdat die door God
geschapen is. En we proberen deze
naar God te brengen, wetende dat
zonde ook aanwezig is in de wereld,
maar dat Gods genade het kan helen
en verheffen.

1. De Kerk in de geschiedenis

De Kerk, als menselijke en sociale
gemeenschap, bestaat en leeft in de
wereld. De Kerk en de wereld zijn
nauw met elkaar verbonden, maar



niet met elkaar vereenzelvigd. De
wereld is geen ruimte die vreemd is
aan God, maar haar betekenis is niet
uitgeput in het aardse, omdat ze in
Christus wordt opgeroepen tot een
nieuwe manier van bestaan, die
Jezus het “Koninkrijk van God”
noemt.” Dit Koninkrijk is geen
politieke realiteit, maar een
geestelijke. De wereld is niet
onafhankelijk van God, zoals het
secularisme beweert in een poging
om religie naar het rijk van het
privéleven en het irrelevante te
verbannen.

Tegelijkertijd heeft de wereld een
autonomie ten opzichte van de Kerk
als kerkelijke instelling. Jezus zei:
“Geeft dan aan de keizer wat aan de
keizer toekomt” (Mt 22,21). Er is geen
officiéle christelijke oplossing voor
alle problemen in de wereld, maar er
zijn wel verschillende specifieke
oplossingen. En de Kerk identificeert
zich niet met een bepaalde



historische zijnsorde: met welke
ideologie of politiek, economisch of
sociaal regime dan ook. Dit betekent,
zoals we al zeiden, niet dat aardse
waarden onafhankelijk van God zijn.
In de christelijke visie op de wereld
is alles Gods geschenk en is de
wereld geroepen om een pad te zijn
om God te leren kennen en lief te
hebben; en, als gevolg daarvan, ook
voor het liefhebben van de naaste en
het bevorderen van de eenheid van
het menselijk ras.

De missie van de Kerk is geen
politiek project, noch streeft zij
ernaar de wereld te “sacraliseren”.
Het is eerder een religieuze missie:
het zoekt alleen het heil van de
mensheid, een heil dat verder gaat
dan aards welzijn en aardse
gerechtigheid. Tegelijkertijd houdt de
Kerk zich ook bezig met tijdelijke
zaken, omdat ieder mens zich in een
gezins-, sociale, werk- en
economische context bevindt en



omdat de boodschap van het
Evangelie oproept tot de verlossing
van de hele schepping door het
bevorderen van gerechtigheid en
vrede, zodat het Koninkrijk van God
in de geschiedenis kan worden
opgebouwd.

De Kerk herinnert iedereen aan de
voorlopige aard van tijdelijke
verworvenheden. Wat wij mensen
tot stand brengen moet door God
verbeterd, aangevuld en uiteindelijk
getransformeerd worden; Zo kan het
deel gaan uitmaken van de nieuwe
wereld die overeenkomt met het
Koninkrijk.

Om deze redenen is de Kerk, ook
institutioneel, bezorgd over sociale
en tijdelijke kwesties, niet in hun
technische en contingente aspecten,
maar voor zover ze de vereniging
met God en het eeuwige leven in de
weg kunnen staan. Het belangrijkste
obstakel hiervoor is de zonde, en alle



zonde is persoonlijk. De gevolgen
van de zonde kunnen in de
samenleving uitgroeien tot ware
“structuren van de zonde” die
mensen verhinderen de waarheid en
het algemeen welzijn te bereiken en
die het leven van genade en liefde
voor God en de naaste belemmeren.
Wanneer de Kerk haar sociale leer
onderwijst, wijkt ze daarom niet af
van haar eigen zending, maar
confronteert ze deze te midden van
de complexiteit van de huidige
wereld en probeert ze te bemiddelen
in de dialoog tussen culturen en
religies.

2. Christelijke seculariteit en de
missie van de Kerk

Zoals we hebben aangegeven, wordt
de christelijke visie op de wereld, die
de Kerk verkondigt en onderwijst,
christelijke seculariteit of ook de
“seculiere dimensie” van het
christendom en van de Kerk



genoemd. Christelijke seculariteit is
geworteld in het feit dat de Zoon van
God mens werd in een bepaalde tijd
en cultuur. Het leergezag van de
Kerk leert dat “alle leden van de Kerk
deel hebben aan haar seculiere
dimensie, maar zij hebben dit in
verschillende vormen” (Christifideles
laici, 15,5).

De missie van de Kerk is één en
dezelfde voor alle gedoopten: de
glorie van God (dat God gekend,
erkend en bemind wordt) en de
redding van de mens door een
persoonlijke ontmoeting met
Christus. Deze zending kan ook
evangelisatie genoemd worden, in
zoverre ze de boodschap van
verlossing verkondigt die Christus
ons gebracht heeft, het “goede
nieuws” van verlossing.

Hoe dit wordt uitgevoerd hangt af
van iemands eigen roeping en
zending.[ii] De leken oefenen het



drievoudige reddende ambt van
Christus uit en voeren de zending
van de Kerk uit “van binnenuit”[iii]
de wereldlijke werkelijkheid, dat wil
zeggen in de “gewone” manier van
omgaan met de wereld (en die zij
delen met niet-christenen). Het
religieuze leven impliceert een
specifieke manier van getuigen van
de transcendentie van het Koninkrijk
van God (uitgedrukt in het
aanvaarden van de evangelische
raden bij de “professie”), die
noodzakelijjk is voor de Kerk en de
wereld.[iv] Met betrekking tot de
gewijde bedienaren zegt Vaticanum
II: “Om het volk van God te weiden
en steeds verder uit te breiden, heeft
Christus, de Heer, in de Kerk
verscheidene ambten ingesteld, die
op het welzijn van het hele lichaam
zijn gericht”[v] “Zij zijn op grond van
hun bijzondere roeping speciaal
gewijd tot het heilig ambt.”[vi] Dit is
hun juiste manier om deel te nemen
aan de zending van de Kerk.



Zo neemt elke christelijke gelovige
deel aan de zending van de Kerk
volgens zijn of haar levensstaat en
roeping en de ontvangen gaven,
waaronder de sacramenten en
charismatische gaven. Hiervan
hangen ook de taken af die aan elk
van de gelovigen toekomen binnen
de ene zending van de Kerk.

Alle christelijke gelovigen zijn op
grond van hun doopsel
gekwalificeerd voor verschillende
taken binnen de evangelisatiemissie
van de Kerk.

Deze taken kunnen verdeeld worden
in drie gebieden:[vii] a) binnen de
Kerk zelf (apostolaat en gewone
“pastorale zorg”); b) “Externe”
relaties met andere religies en met
niet-gelovigen; ¢) de oecumene
(betrekkingen met niet-katholieke
christenen om te streven naar
eenheid van de christenen). Het is
belangrijk om te onderstrepen dat



alle taken waaraan gelovigen
deelnemen, in overeenstemming
dienen te zijn met hun eigen roeping
en zending.

Er zijn kerkelijke taken waaraan elke
gedoopte kan deelnemen. Die taken
kunnen worden gesitueerd in relatie
tot het geloof (zoals catechese of
godsdienstonderwijs op scholen), tot
de eredienst (deelname aan de
liturgie), tot liefdadigheid (zoals de
zorg voor behoeftigen) en tot het
leven van de Kerk in het algemeen
(zoals deelname aan raden of
synoden om te helpen bij pastorale
besluitvorming). De gelovigen mogen
ook samenwerken met de herders
van de Kerk in taken waarvoor zij
professioneel gekwalificeerd zijn,
bijv. op economisch, juridisch enz.
gebied, met inbegrip van bepaalde
bestuurstaken.

Sommige van deze taken (waarvoor
het sacrament van de wijding niet



nodig is) kunnen officieel door de
Kerk worden ingesteld en
gecontroleerd worden als
“geinstitueerde” (niet-gewijde)
bedieningen. Door deel te nemen aan
deze taken worden de
lekengelovigen niet meer of minder
leken. Tegelijkertijd moet ervoor
gezorgd worden dat ze deze taken
uitvoeren in overeenstemming met
hun eigen roeping en zending, zodat
ze niet verward worden met de
herders van de Kerk.

3. Derol van de leken: de wereld
van binnenuit heiligen

De lekengelovigen hebben, door de
genade van het doopsel en de
charismatische gaven van de Heilige
Geest, van God de specifieke roeping
en zending ontvangen om “het
koninkrijk van God te zoeken door
zich bezig te houden met tijdelijke
zaken en deze te ordenen volgens het
plan van God”[viii]



De zending van de lekengelovigen
bestaat er dus in de wereld “van
binnenuit” te heiligen.[ix] Dit is niet
eenvoudigweg omdat ze het grootste
deel van hun tijd doorbrengen met
wereldlijke bezigheden en tijdelijke
zaken, maar vanwege hun
samenwerking met de genade, die
hun christelijk leven verenigt,
levendig maakt en een impuls geeft
op de plaats waar ze zijn, en het
integreert in Gods reddende actie.
Sterker nog, ze “zijn ook geroepen
om in alle dingen te midden van de
menselijke samenleving getuigen van
Christus te zijn.”[X]

Op deze manier ordenen de
lekengelovigen, door in Gods
aanwezigheid hun professionele,
familiale en sociale taken uit te
voeren, tegelijkertijd de tijdelijke
wereld naar Gods plan. Het Tweede
Vaticaans Concilie heeft hier
duidelijk op aangedrongen:
“Christenen vergissen zich als ze



denken dat ze zich daarom kunnen
onttrekken aan hun aardse
verantwoordelijkheden, omdat ze
weten dat we hier geen blijvende
stad hebben, maar een stad zoeken
die nog moet komen. Want zij
vergeten dat zij door het geloof zelf
meer dan ooit verplicht zijn zich aan
deze plichten te houden, ieder
volgens zijn eigen roeping.”[xi]

Verwijzend naar deze leer van het
Tweede Vaticaans Concilie over de
roeping en zending van de
lekengelovigen, zei de heilige
Jozefmaria kort na het Concilie:
“Deze gedachten verschaffen een
dieper inzicht in het wezen van de
Kerk, die een door alle gelovigen
gevormde gemeenschap is. Wij allen
delen aldus in een en dezelfde
zending, die ieder moet realiseren
volgens zijn persoonlijke
omstandigheden. Dankzij de
aansporing van de Heilige Geest zijn
de leken zich er steeds beter van



bewust dat ze Kerk zijn, dat ze een
specifieke, verheven en
noodzakelijke - immers door God
gewilde - taak hebben. Zij weten dat
die taak berust op het eenvoudige
gegeven dat ze christen zijn en dat
die niet afhankelijjk is van een
opdracht van de hiérarchie. Het
spreekt vanzelf dat de leken die taak
in eenheid met de kerkelijke
hiérarchie en in overeenstemming
met het leergezag dienen te
vervullen.”[xii]

De roeping van geestelijken en
religieuzen ontslaat hen er niet van
om de wereld te heiligen, maar de
manier waarop ze dat doen is
anders. Gewijde bedienaren doen dit
in de uitoefening van hun eigen
bediening. En de leden van het
religieuze leven, door hun specifieke
eschatologische getuigenis.

De herders van de Kerk zijn hier in
de eerste plaats verantwoordelijk



voor het onderwijzen van de sociale
leer van de Kerk; ten tweede voor de
vorming van de gelovigen en hun
geweten op dit gebied; ten slotte zijn
ze, indien nodig, verantwoordelijk
voor het morele oordeel bij
uitzonderlijke situaties van sociale of
politieke aard. De onderscheiding
van herders houdt het adviseren van
de gelovigen in en niet het bevelen,
hoewel dit in uitzonderlijke
omstandigheden mogelijk zou zijn.

De hiérarchie heeft dus geen directe
rol in de organisatie van de
samenleving. Het is haar taak om
“morele en geestelijke hulp” te
bieden, samen met de oriéntatie van
“morele principes” om de
handelingen van leken te leiden, die
zij “op eigen initiatief en zonder
passief te wachten op instructies en
richtlijnen” van de herders zullen
uitvoeren.[xiii]



De Kerk aanvaardt elk sociaal
systeem waarin de menselijke
waardigheid wordt gerespecteerd; en
de gelovigen moeten het sociale
leergezag van de Kerk aanvaarden
met een aanhankelijkheid van geest,
wil en werken.[xiv]

In de gehele zending van de Kerk
staat de naastenliefde centraal, dat
wil zeggen de liefde voor God en de
naaste, vooral voor de meest
behoeftigen. “Een mens of een
samenleving die niet reageert op
noden of onrecht en zich niet inspant
om ze te lenigen, is geen mens of
samenleving naar het Hart van
Christus.”[xv]

4. Vrijheid en
verantwoordelijkheid van de leken

Vrijheid en verantwoordelijkheid in
de verschillende sociale, politieke en
culturele activiteiten, binnen de
eigen christelijke roeping, brengen
ons ertoe onderscheid te maken



tussen seculariteit en secularisme.
Met seculariteit bedoelen we dat de
staat autonoom is met betrekking tot
kerkelijke wetten, terwijl secularisme
een autonomie van de politiek claimt
met betrekking tot de morele orde en
het goddelijke plan zelf, en de
neiging heeft om religie in de puur
private sfeer op te sluiten. Het
schendt dus het recht op
godsdienstvrijheid en schaadt de
sociale orde.[xvi]

Een gezonde seculariteit vermijdt
twee uitersten: het opleggen door de
staat van een moraal die zou
beslissen wat goed of slecht is op alle
gebieden (wat gelijk zou staan aan
een pseudo-religie); en haar a priori
afwijzing van de morele waarden die
voortkomen uit culturele of
religieuze sferen die hun eigen
vrijheid genieten en niet moeten
worden beheerd door de politieke
autoriteiten.



Er moet ook benadrukt worden dat
het misleidend en onrechtvaardig is
om de gelovigen te vragen om in de
politiek te handelen “alsof God niet
bestaat.” Het is misleidend omdat
alle mensen handelen op basis van
hun culturele overtuigingen
(religieus, filosofisch, politiek, enz.),
of deze nu wel of niet voortkomen uit
een religieus geloof; en dus
beinvloeden deze overtuigingen het
sociale gedrag van burgers. Het is
onrechtvaardig, omdat zowel
gelovigen als ongelovigen hun eigen
doctrines toepassen, ongeacht hun
oorsprong. Het enige dat kan worden
geéist is dat sociale en politieke
activiteiten in overeenstemming zijn
met de menselijke waardigheid en
het algemeen welzijn.

Politiek bedrijven in
overeenstemming met je geloof, als
dat in overeenstemming is met de
waardigheid van de menselijke
persoon, betekent niet dat politiek



ondergeschikt is aan religie; het
betekent dat de politiek in dienst
staat van de persoon en daarom
morele eisen moet respecteren, wat
hetzelfde is als zeggen dat ze de
waardigheid van elk menselijk
wezen moet respecteren en
bevorderen. In die zin is het
uitvoeren van je politieke
verplichtingen omwille van een
transcendent motief perfect in
overeenstemming met de menselijke
natuur en versterkt het deze
verplichting en levert het betere
resultaten op.

Religie kan en moet de ethische
waarden van een samenleving
toetsen. Omgekeerd kan en moet de
ethiek in staat zijn om gelovigen van
welke religie dan ook aan te spreken
op de gepastheid van hun
overtuigingen (of religieuze
praktijken, of burgerlijk gedrag
geinspireerd door hun religieuze
geloof) met betrekking tot het



bevorderen van de menselijke
waardigheid en het algemeen
welzijn. Religie en ethiek moeten een
plaats vinden voor dialoog binnen
het sociale en burgerlijke leven.

5. Kerk en staat

Door de geschiedenis heen hebben
christenen hun missie van
evangelisatie in de wereld op
verschillende manieren opgevat. En
dat geldt ook voor de relatie tussen
kerk en staat. Enkele eeuwen lang
was het model dat in christelijke
landen werd gevolgd dat van een
katholieke confessionele staat, waar
de sacrale macht van koningen werd
ondersteund door de spiritualiteit
van de Kerk. Dit was een wederzijdse
samenwerking die vaak ten koste
ging van de vrijheid van de Kerk, die
in feite onderworpen was aan de
wereldlijke macht van de koning. De
sociale en politieke veranderingen
die ontstonden tijdens de Verlichting



droegen bij aan de scheiding van
kerk en staat, waarbij de Kerk de
legitimiteit erkende van elke
regering die democratisch gekozen
was door het volk.

Maar volledige scheiding is niet
ideaal. De relatie tussen Kerk en
Staat (die verschillen in aard en doel)
zou eerder een onderscheid zonder
scheiding moeten inhouden, een
vereniging zonder verwarring (vgl.
Mt 22,15-21). Deze relatie zal correct
en vruchtbaar zijn als er
vriendschappelijke en
samenwerkingsrelaties tussen beide
bestaan, als de rol van religie in het
persoonlijke en sociale leven wordt
erkend en als het recht op
godsdienstvrijheid wordt
gerespecteerd.

De Kerk heeft van Christus het
apostolische mandaat ontvangen:
“Ga dus op weg en maak alle volken
tot mijn leerlingen, door hen te



dopen in de naam van de Vader en
de Zoon en de heilige Geest” (Mt
28,19-20). Door haar onderricht en
apostolische activiteit, zowel op
universeel niveau als op het niveau
van de afzonderlijke Kerken, zowel
de westerse als de oosterse, draagt de
Kerk bij tot de juiste ordening van de
wereldlijke dingen, zodat zij mensen
kan helpen hun uiteindelijke doel te
bereiken en hen niet op een
dwaalspoor brengt.

De middelen die de Kerk als
instelling gebruikt om haar zending
uit te voeren zijn in de eerste plaats
spiritueel: de verkondiging van het
evangelie, de toediening van de
sacramenten en gebed. Ze moet ook
materiéle middelen gebruiken die
passen bij de aard van haar leden,
die mensen zijn (vgl. Handelingen
4:32-37; 1 Tim 5:18); Deze middelen
moeten altijd in overeenstemming
zijn met het Evangelie. De Kerk heeft
ook onafhankelijkheid nodig om



haar missie in de wereld uit te
voeren, en geen dominantie van
politieke of economische aard.[xvii]

De staat is op zijn beurt een instelling
die voortkomt uit de sociale aard van
de mens en die als doel heeft: het
tijdelijke algemene welzijn van de
burgermaatschappij. Dit goed is niet
alleen materieel maar ook spiritueel,
want de leden van de samenleving
zijn personen met lichaam en ziel.
Sociale vooruitgang vereist, naast
materiéle middelen, vele andere
goederen van spirituele aard: vrede,
orde, rechtvaardigheid, vrijheid,
veiligheid, enz. Deze goederen
kunnen alleen worden bereikt door
de uitoefening van sociale deugden,
die de staat zou moeten bevorderen
en beschermen (bijv. openbare
zedelijkheid).

Het onderscheid tussen het
godsdienstige en het politieke
domein impliceert dat de staat geen



“heilig” karakter heeft en het
geweten niet mag beheersen.
Bovendien heeft de Kerk geen
politieke macht. Aangezien het
lidmaatschap vanuit burgerlijk
oogpunt vrijwillig is, is haar macht
van spirituele aard en legt ze geen
enkele politieke oplossing op. Op
deze manier zijn de staat en de Kerk
in overeenstemmming met hun eigen
rol en dit bevordert de godsdienstige
en sociale vrijheid.

Hieruit vloeien twee belangrijke
rechten voort: het recht op
godsdienstvrijheid, dat bestaat uit
immuniteit tegen dwang door de
staat in religieuze zaken; en het recht
van katholieken op vrijheid van
handelen tegenover de hiérarchie in
wereldlijke zaken:
“Christengelovigen-leken hebben het
recht dat hun in zaken van de
burgerlijke samenleving de vrijheid
toegekend wordt welke alle burgers
toekomt; bij het gebruik maken



echter van deze vrijheid dienen zij er
zorg voor te dragen dat hun
handelen doordrongen is van de
evangelische geest, en dienen zij de
door het leergezag van de Kerk
voorgehouden leer voor ogen te
houden, waarbij zij zich er evenwel
voor hoeden bij open kwesties hun
eigen mening als de leer van de Kerk
voor te stellen.”[xviii]

6. Godsdienstvrijheid

Het institutionele onderscheid tussen
Kerk en staat impliceert niet - zoals
gezegd - hun totale scheiding, noch
dat de Kerk haar activiteiten moet
beperken tot de privé- en geestelijke
sfeer. Natuurlijk kan en mag de Kerk
“de staat niet vervangen. Maar
tegelijkertijd kan en mag ze niet aan
de zijlijn blijven staan in de strijd
voor gerechtigheid.”[xix] Vandaar
dat de Kerk het recht en de plicht
heeft “haar sociale leer te
onderwijzen, haar rol vrijelijk onder



de mensen uit te oefenen en ook een
moreel oordeel te vellen in die zaken
die de openbare orde betreffen,
wanneer de fundamentele rechten
van de mens of het zielenheil dat
vereisen.”[xx]

Een belangrijk aspect van de relatie
tussen Kerk en staat is het recht op
godsdienstvrijheid. Het respecteren
van dit recht is het respecteren van
de hele sociale orde. Het recht op
sociale en burgerlijke vrijheid in
religieuze aangelegenheden, voor
alle gelovigen van welke religie dan
00Kk, is de bron en synthese van alle
mensenrechten.

In veel landen garandeert de
grondwet (of het systeem van
fundamentele wetten dat het
regeringsstelsel regelt) in grote lijnen
godsdienstvrijheid voor alle burgers
en religieuze groepen. Daarnaast
probeert de Kerk, indien mogelijk,
overeenkomsten te sluiten met de



staat, over het algemeen concordaten
genoemd, waarin oplossingen voor
specifieke kwesties worden
afgesproken, zoals de vrijheid van de
Kerk en haar entiteiten om hun
missie uit te oefenen,
overeenkomsten in educatieve of
economische zaken, feestdagen, enz.

Basisbibliografie

Catechismus van de Katholieke Kerk,
2104-2109; 2244-2246; 2419-2425.

Tweede Vaticaans Concilie, Gaudium
et spes, 74-76; en Dignitatis humanae,
1-8; 13-14.

Johannes Paulus II, Christifideles
laici, 30 december 1988, 36-44.

Aanbevolen lectuur

Congregatie voor de Geloofsleer,
Activiteiten en het gedrag van de
katholieken op het gebied van de
politiek, 24 november 2002.



Compendium van de Sociale Leer van
de Kerk, 49-55; 60-71; 189-191;
238-243; 377-4217.

De heilige Jozefmaria, De wereld
hartstochtelijk liefhebben, in
Gesprekken met mgr. Escriva,
113-123.

pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/
article/thema-17-de-kerk-en-de-wereld/
(1-2-2026)


https://opusdei.org/nl/article/thema-17-de-kerk-en-de-wereld/
https://opusdei.org/nl/article/thema-17-de-kerk-en-de-wereld/

	Thema 17: De Kerk en de wereld

