opusdei.org

Strijd, nabijheid,
missie (6): Groter
dan je hart - Berouw
en verzoening

Alleen God is groter dan ons
hart — daarom kan alleen Hij
het genezen en het volledig
verzoenen. Zesde artikel van de
serie 'Strijd, nabijheid, missie'.

6-6-2025

Een belangrijk deel van de
aantrekkingskracht die Jezus op zijn
tijdgenoten uitoefende, was te
danken aan zijn vermogen om



ongeneeslijk zieken te genezen. De
belangstelling voor hem werd ook
gewekt door de verrassende aard
van sommige wonderen, de kracht
en originaliteit van zijn prediking,
zijn innemende sympathie en
opgewekte aard, en het feit dat hij
verscheen als de beloofde Messias uit
de Schriften... Toch kwamen velen
vooral naar hem toe vanwege de
genezingen die hij verrichtte onder
de zieken. Er werd verteld hoe
melaatsen, lammen, blinden,
doofstommen en mensen met andere
lichamelijke beperkingen genezing
vonden door zijn woorden en
gebaren.

Maar die mysterieuze arts schonk
lichamen hun gezondheid terug om
iets diepers te openbaren: zijn
vermogen om zielen te genezen.
Jezus verzoent zoals alleen God dat
kan: Hij daalt af tot in de diepste
diepten van ons hart om daar heling
te brengen. “Wat is gemakkelijker te



zeggen: uw zonden zijn u vergeven;
of te zeggen: sta op en loop? Welnu,
opdat ge zult weten dat de
Mensenzoon macht heeft op aarde
zonden te vergeven” — en Hijj richtte
zich tot de lamme - “Ik zeg u, sta op,
neem uw bed op en ga naar

huis.” (Lc 5, 23-24). De Heer richt zich
allereerst op het genezen van onze
innerlijke blindheid: de blindheid die
ons verhindert te zien hoeveel we
van Hem ontvangen. Hij wil onze
stomheid genezen - ons onvermogen
om het kwaad in ons onder woorden
te brengen; onze doofheid, waardoor
we de stem van God en de nood van
onze naaste niet horen; onze
verlamming, die ons weerhoudt om
te gaan naar datgene wat ons
werkelijk bevrijdt; en de melaatsheid
die ons doet geloven dat we Gods
liefde niet waard zijn, terwijl Hij ons
nooit ophoudt te zoeken. In elk
moment van Christus’ leven — en in
het bijzonder in zijn lijden en
verrijzenis — wordt zijn verlangen



om te genezen zichtbaar. Hij heeft
slechts één ding nodig: datzelfde
verlangen in ons. Genezing wordt
pas mogelijk wanneer wij onze
wonden niet langer verbergen voor
Degene die de kracht heeft om ze te
helen.

God is groter dan ons hart

“En dit alles komt van God. Hij heeft
ons door Christus met zich verzoend
en ons de dienst van die verzoening
toevertrouwd”, schrijft de heilige
Paulus aan de Korintiérs. “God was
het die in Christus de wereld met
zich verzoende: Hij telde de fouten
van de mensen niet en ons gaf Hij de
boodschap van de verzoening

mee” (2 Korintiérs 5,18-19). De eerste
christelijke gemeenschappen
begrepen — misschien juist in
contrast met de harde sociale logica
van hun tijd — dat verzoening, met
God én met elkaar, een gave was die
alleen van boven kon komen. Zij



beseften dat Gods vergeving niet kan
worden ‘verdiend’ door
boetedoening of door daden van
herstel. Het is en blijft een gratis
geschenk van ‘genade’, dat wij
slechts met een dankbaar hart
kunnen aannemen.

Toch is het gemakkelijk om, vaak
onbewust, op Gods vergeving de
maatstaven van menselijke
vergeving toe te passen. In een strikt
juridische denkwijze staat het
betalen van een boete centraal, het
herstellen van het geleden verlies,
het streven naar een hersteld
evenwicht. Maar juist deze logica -
die stilletjes wanhoop kan zaaien bij
wie geen middelen heeft om
genoegdoening te geven - is het die
Jezus komt doorbreken. “Beschouw
hoe barmhartig Gods gerechtigheid
is. — Wie schuld bekent, wordt door
het aards gerecht bestraft; door het
goddelijk gerecht wordt hem
vergeven.”[1]



Ook de eerste brief van Johannes
brengt dit troostvolle nieuws, met
woorden die vrede in ons hart
kunnen brengen: “Voor zijn
aanschijn mogen wij ons geweten
geruststellen, ook als het ons
veroordeelt, want God is groter dan
ons hart en Hij weet alles.” (1 Joh.
3,19-20). Jezus herhaalt telkens weer
dat Hij gekomen is om ons te redden,
niet om ons te veroordelen.[2] Toch
kunnen er gemakkelijk innerlijke
stemmen opkomen die ons
verontrusten: de stem van een
wankele hoop, die ons influistert de
moed op te geven omdat we diep
vanbinnen twijfelen of God écht alles
kan vergeven; of de stem van trots,
die weigert te erkennen dat wij
kwetsbaar en gebroken zijn.

Paus Franciscus nodigt ons uit om
boven deze stemmen uit te stijgen:
“Dierbare zuster, dierbare broeder,
als uw zonden u beangstigen, als uw
verleden u zorgen baart, als uw



wonden niet helen, als uw
voortdurende tekortkomingen u
ontmoedigen en u de hoop lijjkt te
hebben verloren, wees dan niet
bang. God kent uw zwakheden en is
groter dan uw fouten. Hij vraagt van
u maar één ding: dat u uw
zwakheden en uw lijden niet voor
uzelf houdt. Breng ze bij Hem, leg ze
voor Hem neer en in plaats van
redenen tot wanhoop, zullen ze
kansen tot herrijzenis worden.”[3]

In diezelfde geest moedigt de heilige
Jozefmaria ons aan om te kijken naar
de mensen die Jezus benaderden in
het diepe besef dat ze geen enkele
mogelijkheid hadden om de prijs van
hun genezing te betalen — noch
lichamelijk, noch geestelijk. Maar
juist dat besef opent de deur naar het
ware geestelijke leven: het domein
van de vrij en onverdiende gave,
waar ‘genade’ het laatste woord
heeft: “Bent u bang, dat uw zonden
zo talrijk zijn, dat de Heer u niet kan



aanhoren? Dat is niet zo, omdat de
Heer vol barmhartigheid is. (...)
Luister goed wat Matthets ons
vertelt, wanneer men een lamme bij
Jezus brengt. Die zieke weet niets te
zeggen. Hij is daar alleen maar, in
Gods aanwezigheid. Christus is
ontroerd door dat grote berouw, door
de pijn van de man die weet niets
waard te zijn. Hij reageert meteen
met zijn gewone barmhartigheid:
Heb goede moed, mijn zoon, uw
zonden zijn u vergeven.”[4]

Genees mij, Heer, van wat voor mij
verborgen is

De overtuiging dat God altijd bereid
is te vergeven, weerklinkt diep in het
hart van de psalmist: “Tot ik U mijn
zonde bekend heb, mijn kwaad niet
langer verzweeg, [ik] wist: de Heer
biecht ik mijn overtreding. Toen
vergaf Gij mijn zonde, mijn

schuld” (Psalm 32,5). Met diezelfde
houding naderen wij het mysterie



van de Heilige Mis. We komen om
ons te verenigen met het kruis van
Jezus, om binnen te treden in zijn
liefdevolle omvorming van al het
kwaad dat de geschiedenis heeft
getekend. En dat begint met het
nederig erkennen van onze schuld.
Daarbij slaan we onszelf op de borst
— een gebaar alsof we ons hart
willen wakker schudden.[5]

In het aandringen op de erkenning
van onze zonden hebben sommigen,
bewust of onbewust, een mogelijke
psychologische onevenwichtigheid
willen zien — of een neiging om
onnodige lasten op de ziel te leggen.
Natuurlijk bestaan er scrupuleuze
neigingen die de groei van het
innerlijke leven kunnen blokkeren.
Maar er bestaat ook een gezond
schuldgevoel, dat juist onmisbaar is
om de vleugels van het hart uit te
slaan. Ware vrijheid bestaat alleen
waar verantwoordelijkheid wordt
genomen, waar onze daden serieus



worden genomen. EIk proces van
spirituele groei vraagt om een
realistische blik op onszelf — ook op
die daden waarbij we ons
ongemakkelijk of berouwvol voelen.
Samen met God moeten we kijken
naar onze gedachten, woorden,
daden en nalatigheden:[6] om te
herkennen waar we misschien
anderen of God hebben gekwetst —
of, misschien nog erger, onverschillig
zijn geweest. Waar we onszelf schade
hebben berokkend door het onkruid
in onze ziel te laten groeien. Want
alleen de waarheid maakt ons vrij
(vgl. Joh 8,32) — vooral de waarheid
over ons eigen leven.

Bij deze taak moeten we waakzaam
zijn voor drie verleidingen. Ten
eerste: het minimaliseren van onze
schuld — bijvoorbeeld door een
oppervlakkig gewetensonderzoek te
doen of door de innerlijke stilte te
vermijden waarin de Heilige Geest
ons opwacht, om ons liefdevol de



waarheid over onszelf te laten zien.
Ten tweede: de neiging om schuld af
te schuiven — op anderen of op de
omstandigheden. Hierdoor
presenteren we onszelf vaak als
slachtoffers, of alsof wij nooit
iemand pijn hebben gedaan. En ten
slotte is er een verleiding die
tegengesteld lijkt aan de vorige, maar
die uiteindelijk tot dezelfde
onvruchtbare zelfgenoegzaamheid
leidt: de verleiding waarbij ons
berouw zich niet richt tot God of de
ander, maar alleen op ons gekwetste
ego — het gekrenkte gevoel dat we
weéér niet aan onze eigen idealen
hebben voldaan.

“Doch afdwalingen — wie
onderscheidt ze? De ongewetene
scheld ze mij kwijt. Wil uw knecht
ook voor hoogmoed bewaren:
nimmer Krijgen die over mij macht!
Zo zal ik dan zijn ongeschonden, van
vele overtredingen vrij.” (Psalm
19,13-14). Aan de basis van een



gezond schuldgevoel ligt niet de
houding van “een krampachtige
verzamelaar van smetteloze
bewijzen van goed gedrag”[7], maar
de nederigheid van iemand die wil
ontdekken wat hem van God
verwijdert, wat verdeeldheid zaait in
zijn ziel en in zijn omgeving, wat
hem belemmert om liefde te geven
en te ontvangen. We belijden niet
onze onvolmaaktheid, maar onze
onverschilligheid, ons tekort aan
liefde, zichtbaar geworden in heel
concrete details: “Was er iets in mij
dat U, mijn Heer en mijn Liefde, pijn
kan doen?”[8] Vanuit deze houding
kan het licht doorbreken dat ons
helpt om in alle sereniteit onze eigen
waarheid onder ogen te zien — in de
diepte van ons hart, waar het
Koninkrijk van God reeds aanwezig
is en zijn weg in ons zoekt te banen
(vgl. Lucas 17,21). Een gezond
schuldgevoel is dan een bondgenoot:
een metgezel op onze weg om steeds
meer van God te worden. Het is een



katalysator voor onze
‘opeenvolgende bekeringen’[9], op
voorwaarde dat we niet vergeten dat
we zonder schuldgevoel niets
kunnen doen.

Een sacrament dat de wereld haar
schoonheid teruggeeft

De heilige Augustinus zei dat “de
Kerk de met God verzoende wereld
1s.”[10] Met andere woorden: de Kerk
is voortdurend bezig de wereld met
God te verzoenen. “Dit is de grote
apostolische zending van allen in de
Kerk.”[11] In die grote beweging van
vernieuwing, verzoening en
vergeving speelt het sacrament van
de verzoening een centrale rol — het
is een van de zenuwcentra van deze
missie van verzoening. Het is de plek
bij uitstek waar we afstand kunnen
nemen van onze schuld; waar we
leren dat we wel zondaars zijn, maar
niet onze zonde zijn. Daar beseffen
we dat we, voor het gelaat van een



Vader die ons onvoorwaardelijk
liefheeft, niets hoeven te verbergen.
In de biecht worden we uitgenodigd
om onze zwakheden,
tegenstrijdigheden en wonden onder
ogen te zien — en ze toe te
vertrouwen aan de enige Geneesheer
die ze werkelijk kan helen. De heilige
Paulus getuigde hiervan met diepe
zekerheid: “Dus zal ik het liefst van
alles roemen op mijn zwakheden.
Dan zal de kracht van Christus in mij
wonen” (2 Korintiérs 12,9).

Dit vertrouwen gaat hand in hand
met berouw — het lijden van het
hart voor het kwaad dat het in
zichzelf aantreft: “Zuiver mij geheel
van mijn zonde, reinig mij van wat ik
misdeed. Want ik ben mij bewust dat
ik schuld heb: steeds ziet wat ik
begaan heb mij aan.” (Psalm 51,4-5).
De katholieke traditie maakt
doorgaans onderscheid tussen twee
soorten berouw. Ten eerste is er het
berouw dat voortkomt uit liefde voor



God — het berouw over het feit dat ik
de liefde van de Drie-eenheid, dat wil
zeggen van de belangrijkste
Personen in mijn leven, heb
afgewezen. Dit wordt ‘volmaakt
berouw’ genoemd: hierdoor vergeeft
God ons onze zonden, zelfs ernstige,
op voorwaarde dat we besluiten naar
het sacrament van de verzoening te
gaan wanneer dat mogelijk is. Ten
tweede is er het berouw dat indirect
voortkomt uit het besef van de
schade die de zonde aanricht, zowel
geestelijk als moreel, of uit
vertrouwen in de wijsheid van de
Kerk.[12] Dit wordt ‘onvolmaakt
berouw’ genoemd. Het is eveneens
een geschenk van God dat ons op een
spirituele reis zet, doordat het ons
voorbereidt om vergeving te
ontvangen in het sacrament van de
verzoening. Akten van berouw — die
korte, geimproviseerde gebeden
kunnen zijn gedurende de dag, zoals
‘Vergeef me, Jezus’ — wekken die
pijn in het hart op. Ze bereiden ons



voor om Gods barmhartigheid
overvloediger te ontvangen en te
delen.

De Katechismus van de Katholieke
Kerk herinnert ons eraan dat we,
naast het sacrament van de boete —
de enige plaats waar Jezus ons van
ernstige zonden bevrijdt — ook op
andere manieren verzoening kunnen
ontvangen voor minder ernstige
zonden. De Heilige Schrift en de
Kerkvaders wijzen onder andere op
inspanningen om verzoening te
bereiken met onze naaste, de tranen
van berouw, de bezorgdheid om het
heil van anderen (vgl. Jakobus 5,20),
de voorspraak van de heiligen en de
praktijk van naastenliefde, want: “de
liefde bedekt tal van zonden” (1
Petrus 4,8).[13] Toch laat de Kerk niet
na om voor deze minder ernstige
fouten ook de sacramentele biecht
aan te bevelen, die ons helpt om het
volledige herstel van de genade te
ontvangen. De Heilige Paulus VI



herinnert er ons aan dat “de
veelvuldige biecht een bevoorrechte
bron blijft van heiligheid, vrede en
vreugde.”[14] En de heilige
Jozefmaria: “Neem wekelijks — en
altijd als het nodig is, zonder
scrupuleus te zijn — uw toevlucht tot
het sacrament van de
boetvaardigheid, het sacrament van
de goddelijke vergeving. (...) en we
zullen de wereld met een vreugdevol
perspectief herontdekken, omdat die
mooi en zuiver uit Gods handen is
voortgekomen. Wij zullen Hem haar
even mooi teruggeven, als wij leren
echt berouw te hebben.”[15]

Regelmatig biechten stelt ons in staat
ons hart te verfijnen en voorkomt dat
we ons wennen aan onze Kilte, aan
onze weerstand tegen Gods liefde.
Zoals Benedictus XVI eens zei: “Het is
waar dat onze zonden bijna altijd
dezelfde zijn, maar we maken ons
huis, onze kamer, minstens eenmaal
per week schoon, ook al is het vuil



altijd hetzelfde. We doen dit om op
een schone plek te leven, om
opnieuw te beginnen. Anders wordt
het vuil misschien niet opgemerkt,
maar het stapelt zich op. Iets
dergelijks geldt ook voor de ziel, voor
mijzelf: als ik nooit ga biechten,
wordt de ziel verwaarloosd en ben ik
uiteindelijk altijd zelfvoldaan. Ik
begrijp dan niet meer dat ik moet
streven naar verbetering, dat ik
vooruit moet gaan. Deze reiniging
van de ziel, die Jezus ons schenkt in
het sacrament van de biecht, helpt
ons niet alleen om een meer bewust
en open geweten te hebben, maar
stelt ons ook in staat om spiritueel en
als mens volwassen te worden.”[16]

“Het Sacrament van de verzoening
moet zijn centrale plaats in het
christelijk leven terugvinden”[17],
aldus paus Franciscus. Naast het
genezen van de grote wonden, is het
een noodzakelijke bondgenoot in ons
dagelijks christelijk leven. Het helpt



ons om onszelf steeds beter te leren
kennen en om vertrouwd te raken
met het barmhartige hart van God.
We zullen niet onmiddellijk alle
routines of neigingen overwinnen
die ons naar het kwade leiden: de
genade rekent op onze geschiedenis,
en die moet zich verwezenlijken
binnen onze eigen levensweg.[18]
Laten we daarom, zonder
onrealistische verwachtingen die ons
kunnen doen wanhopen over onze
zwakheid — of zelfs over de genade
zelf — altijd onze ogen gericht
houden op Jezus. Laten we niet
nalaten ons te wenden tot Hem die
ons wil en kan genezen. Het
geestelijjk leven is immers “een
voortdurend begin en een opnieuw
beginnen”. Opnieuw beginnen? Ja!
Elke keer als je een akte van berouw
bidt begin je opnieuw.”[19]




[1] Heilige Jozefmaria, De Weg, nr.
309.

[2] Vgl. bijvoorbeeld Joh 3,17; 12, 47.

[3] Paus Franciscus, Homilie, 25-
I11-2022.

[4] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 253.

[5] Vgl. Romeins Missaal,
openingsriten.

[6] Ibid.

[7] Heilige Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 75.

[8] Heilige Jozefmaria, De Smidse, nr.
494,

[9] Heilige Jozefmaria, Christus komt
langs, nr. 57.

[10] Heilige Augustinus, Preek 96, nr.
8.



[11] Fernando Ocariz, Pastoraal
bericht, 21-X-2023.

[12] Vgl. Katechismus van de
Katholieke Kerk, nrs. 1452-1453.

[13] Ibid., nr. 1434.

[14] Heilige Paulus VI, Gaudete in
Domino, nr. 52.

[15] Heilige Jozefmaria, Vrienden van
God, nr. 219.

[16] Paus Benedictus XVI, Catechese,
15-X-2005.

[17] Paus Franciscus, Misericordia et
misera, nr. 11.

[18] Vgl. paus Franciscus, Gaudete et
exsultate, nr. 50.

[19] Heilige Jozefmaria, De Smidse,
nr. 384.

Andrés Cardenas Matute



pdf | Document automatisch
aangemaakt door https://opusdei.org/nl/
article/strijd-nabijheid-missie-6-groter-
dan-je-hart-berouw-en-verzoening/
(8-2-2026)


https://opusdei.org/nl/article/strijd-nabijheid-missie-6-groter-dan-je-hart-berouw-en-verzoening/
https://opusdei.org/nl/article/strijd-nabijheid-missie-6-groter-dan-je-hart-berouw-en-verzoening/
https://opusdei.org/nl/article/strijd-nabijheid-missie-6-groter-dan-je-hart-berouw-en-verzoening/

	Strijd, nabijheid, missie (6): Groter dan je hart – Berouw en verzoening

